# زندگی کے عام فقہی مسائل جلداول

واكثر محدرضي الاسلام ندوي

# ترتيب

| 4          | ييش لفظ                                              |            |
|------------|------------------------------------------------------|------------|
| 9          | اذ ان کی تاریخ                                       | -1         |
| 1+         | نماز میں سرڈ ھانپنے کامسّلہ                          | -۲         |
| 11         | جہری نماز تنہا پڑھنے کی صورت میں بہآ واز بلند قر اُت | -٣         |
| 11         | فجر کی سنتیں                                         | -1~        |
| 14         | معذوري ميں جمع بين الصلوٰ تين                        | -2         |
| 11         | اگردورانِ نمازموبائل کی گھنٹی بجنے لگھ               | <b>-</b> 4 |
| <b>r</b> • | قضائے عمری اور فرضیت ِنماز کی عمر                    | -4         |
| ۲۳         | عورتوں کی نماز                                       | -^         |
| 12         | نا پا کی میں قرآن پڑھنایاسننا                        | -9         |
| ۲۸         | اسقاط حمل کے بعد نا یا کی کی مدت                     | -1+        |
| ۲۸         | نماز بیژه کر پڑھنا                                   | -11        |
| 79         | نماز تهجد کی باجماعت ادائی                           | -11        |
| ۳.         | نمازوتر کی رکعتیں                                    | -11        |
| ۳.         | بعض نمازون كامخصوص طريقه                             | -11        |
| ۳۱         | صلوة التسبيح كى شرعى حيثيت                           | -10        |
| ۴٠,        | مردے کے لیے دعائے مغفرت اورایصال ثواب                | -17        |

| ام         | كرنسي نوث ميں زكو ة كانصاب                    | -14  |
|------------|-----------------------------------------------|------|
| ۱۳         | سیدخاندان کے لیے حرمت ز کو ۃ کی حکمت          | -11  |
| ٣٢         | زيورات پرز كوة                                | -19  |
| ٣٦         | چا ندد کی <i>ه کر</i> افطار کرنا              | -14  |
| 72         | شو ہر کے ساتھ حج                              | -11  |
| <u>۳</u> ۸ | کیا آبِ زم زم کھڑے ہوکر بینامسنون ہے؟         | -11  |
| ۵۱         | شادی کی سمیں                                  | -22  |
| ۵۳         | دلہن کے لیے پالکی کا استعال                   | - ۲۲ |
| ۵۵         | بدلے کی شادی                                  | -10  |
| ۵۸         | عورت کاحقِ مهر                                | -۲4  |
| 42         | بيوى كاحق سكنى                                | -12  |
| 40         | بیوی کی کمائی میں شوہر کاحق                   | -111 |
| 40         | نکاح میں دھو کہ                               | -19  |
| ۸۲         | زوجین کے درمیان بے اعتمادی اور ناموافقت کاحل  | -14  |
| 4          | طلاق کے بعد حلالہ کا حکم                      | -11  |
| <b>∠</b> Λ | دورانِ عدت عورت كالباس                        | -47  |
| ۸۱         | مسئلة ظهار                                    | -٣٣  |
| ۸۲         | حجاب اور برقعه                                | - ۳۲ |
| ۲A         | ملازمت پیشهخوا تین کاپرده                     | -50  |
| 14         | پردہ-آزادخیالی اوررواج پرتی کے درمیان         | -٣4  |
| ۸۹         | خوا تين اور زيارت قِبور                       |      |
| 95         | اولا دکے درمیان مال وجائیداد کی منصفانہ تقسیم |      |
| 94         | رشتے داروں کے ساتھ حسن سلوک                   |      |
| 94         | دا ژھی کی اہمیت اوراس کی مقدار کا مسئلہ       | -14  |

| [••   | نذر کی نثر عی حیثیت                                    | -14  |
|-------|--------------------------------------------------------|------|
| 1+1~  | فشم كا كفّاره                                          | -44  |
| 1+0   | تعویذ گنڈوں کی شرعی حیثیت                              | ۳۳-  |
| 1+4   | گناه اور توبه                                          | -14  |
| 1+9   | وسوسول كأعلاج                                          | -ra  |
| 111   | گھر سے نکلنے کے آ داب                                  | -۳٦  |
| rii Y | غیرمسلموں کی تقریبات میں چندہ دینا                     |      |
| rıı   | ڪميشن پر چنده                                          |      |
| PII   | دىنى اجتاعات كى فو ٹو گرا فى                           | -179 |
| 14    | دینی اجتماعات میں خواتین کے لیے پروجیکٹر کااستعال      | -△•  |
|       | چند علمی استفسارات<br>جند علمی استفسارات               |      |
| ırr   | انبیاءاوران کی امتوں سے میثاق الہی                     | -21  |
| ITT   | سنت ِنبویٌ کامقام                                      | -25  |
| ١٢٥   | حجراسودکی تاریخی اور شرعی حیثیت                        | -22  |
| 11/2  | ام المومنين حضرت عا ئشة كالم سني ميں نكاح              | -54  |
| 114   | کیا آ <i>ں حضر</i> ت علیہ نے بعض خوا تین کوطلاق دی ہے؟ | -00  |
| 177   | کیاروزِ قیامت تمام لوگ ہلاک ہوجائیں گے؟                |      |
| ١٣٢   | بعض مقامات ِقرآنی کی تحقیق                             | -04  |
|       |                                                        |      |

زندگی کے عام فقہی مسائل

# بني لِللهُ النَّجَمِ النَّحِيرِ

# بيش لفظ

'زندگی کے عام فقہی مسائل' کوئی تصنیف نہیں بلکہ بدان سوالات وجوابات بر مشتمل ہے، جوفقہی استفسارات کے مستقل کالم کے تحت ماہ نامہ زندگی نو بنی دہلی میں شائع ہوتے رہے ہیں۔ مولانا سیداحد عروج قادری رحمة الله علیه (م۱۹۸۶) کے زمانهٔ ادارت (۱۹۸۰–۱۹۸۷) میں' رسائل ومسائل' ماہ نامہ زندگی کا ایک مستقل اور مقبول کالم تھا۔اس کے تحت وہ قار ئین کے عموماً فقہی سوالات کے جوابات دیا کرتے تھے۔فقہ برمولا نامرحوم کی گہری نظرتھی۔انھوں نے قرآن، حدیث اور مراجع فقہ کی روشنی میں پیش کر دہ مسائل کے بڑے مدّل اورتسلّی بخش جوابات دیے ہیں۔ان کا مجموعہ، جے راقم سطور نے 'احکام ومسائل' کے نام سے مرتب کیا ہے، دوجلدوں میں مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرزنئ دہلی سے شائع ہو چکا ہے۔ان کی وفات کے بعد زندگی نو کی ادارت مشہور عالم دین ،ادارہ تحقیق وتصنیف اسلامی کے موجودہ صدراور جماعت اسلامی ہند کے اميرمولا ناسيد جلال الدين عمري مدّ ظلّه كوتفويض هو كي \_ اگرچه فقداسلامي مولا ناعمري كي بھي دلچيپي کا موضوع تھا، مگرموصوف کی متنوّع تحریکی علمی مصروفیات کی بنا پر زندگی نومیں اس کالم کانسلسل قائم ندره سکا۔ ۱۹۹۱ سے اسلامی معاشیات کے معروف دانش ور ڈاکٹر فضل الرحمٰن فریدی اس کے مدیر مقرر ہوہ، جب بھی پیکالم بحال نہ ہوسکا۔البتہ قارئین کی مسلسل یا دو ہانی پران کی توجہ راقم سطور کی جانب ہوئی اور انھوں نے قارئینِ زندگی نوکی جانب سے آنے والے سوالات میرے پاس جواب کے لیے جیجیے شروع کیے۔ میں نے تعمیل حکم کواپنا فریضہ جانا اوراپنی صلاحیت و

استعداد کی حدتک عام فہم انداز میں ان کے مدلّل جوابات دیے۔زیرِنظر کتاب اب تک کے اٹھی سوالات وجوابات کامجموعہ ہے۔

اس مجموعے کی اگر پھ خصوصیت ہے تو یہ کہ اس میں فتوے کی مرق ج زبان اور انداز سے گریز کیا گیا ہے۔ اس میں شامل جوابات کی حیثیت فتوے کی نہیں ہے۔ ان میں جو مسائل دریافت کیے گئے ہیں، وہ آئے دن پیش آتے رہتے ہیں یا کم از کم ذہنوں میں انجرتے رہتے ہیں۔ جوابات قر آن کریم، احادیث نبوی اور تعاملِ صحابہ کی روشنی میں دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ بہوفت ضرورت کتب فقہ سے بھی رجوع کیا گیا ہے۔ اختلافی مسائل کے جوابات میں کوشش بہوفت ضرورت کتب فقہ بیان کردیے جائیں اور جن فقی وعقلی دلائل پروہ مبنی ہیں انھیں بھی ذکر کردیا جائے۔ مقام شکر ہے کہ قارئین کی بڑی تعداد نے ان جوابات پر اپنی پہندیدگی اور اطمینان کا اظہار کیا ہے۔

اہلِ علم اورخاص طور پراصحابِ افتا اور ماہرین فقہ سے عاجز انہ گزارش ہے کہ اگر ان جوابات میں کوئی غلطی پائیں تو از راہِ کرم ضرور مطّلع فرمائیں، شکریہ کے ساتھ انھیں درست کردیا جائے گا۔ اللہ تعالی سے دعا ہے کہ اس کتاب کا فائدہ عام کرے اور اس کے اجر سے نوازے۔ انہ نعم المولی و نعم المحیب۔ آمین

محدرضي الأسلام ندوي

ادارهٔ تحقیق و تصنیف اسلامی علی گڑھ سرشعبان ۱۳۲۹ھ۔۵راگست ۲۰۰۸ء

# اذان کی تاریخ

سوال: آج کل ہم اذان کے لیے، جن الفاظ کا استعال کرتے ہیں ان کا انتخاب کیسے ہوا؟ یہ الفاظ معراج کے بعد منتخب ہوئے تھے یا معراج سے پہلے؟ کیا حضرت جرئیل علیہ السلام نے معجد اقصلی میں معراج کے موقعے پریہی آج کی رائج اذان دی تھی، جب رسول عربی علیہ نے انبیاء کی امامت فرمائی تھی؟

جواب: صحیح احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اذان کی مشروعیت ہجرت مدینہ کے بعد ہوئی ہے۔
حضرت عبداللہ بن عمر فرماتے ہیں: ''مسلمان (ہجرت کے بعد) مدینہ پنچے تو وہاں وہ نمازوں
کے اوقات کا اندازہ لگا کرا کھا ہوتے تھے، اذان نہیں دی جاتی تھی۔انھوں نے باہم مشورہ کیا۔
کسی نے مشورہ دیا کہ نماز کا وقت ہونے پر ناقوس بجایا جائے، جس طرح نصار کی کرتے ہیں۔
کسی نے کہا: شنکھ بجایا جائے، جس طرح یہود کرتے ہیں۔ (صحیح بعدادی، کتاب الاذان، باب
ہدء الاذان، حدیث: ۲۰۶) کسی نے مشورہ دیا کہ نماز کے وقت جھنڈ ابلند کیا جائے، اسے دیکھ کر
لوگوں کو کم ہوجائے گا۔ (سنن ابی داؤد، کتاب الصلواۃ، باب بدء الاذان، حدیث: ۹۸٤) آل حضرت علیقہ کے کوئی مشورہ پیند نہیں آیا۔ (سنن ابی داؤد، حوالہ سابق، سنن ابن ماجہ، ابواب الاذان، باب بدء الاذان، حدیث: ۲۰۷) صحابہ اسی غور وفکر میں تھے کہ حضرت عبداللہ بن زید ہے خواب میں بوری اذان سنی۔
حدیث: ۲۰۷) صحابہ اسی غور وفکر میں تھے کہ حضرت عبداللہ بن زید ہے خواب میں بوری اذان سنی۔
خدمت نبوی علیقیہ میں حاضر ہوکر انھوں نے اپنا خواب بیان کیا۔ آس حضرت بال سی کی آواز خدمت نبوی علیقیہ نے تھی دیں اور حضرت بال شاؤ ان دیں (کیوں کہ حضرت بال شی آوان وین کہ حضرت بال شی آوان میں کے بہی کلمات آخص بھی خواب میں بلندھی )۔ حضرت عبر بن الخطاب نے آگر اطلاع دی کہ داذان کے یہی کلمات آخصیں بھی خواب میں بلندھی )۔ حضرت عبر بن الخطاب نے آگر اطلاع دی کہ داذان کے یہی کلمات آخصیں بھی خواب میں

سکھائے گئے ہیں۔آل حضرت علیہ نے ان خوابوں کی تصدیق کی اورانھیں سپاخواب قرار دیا۔

بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اذان کی مشروعیت ہجرت سے قبل مکہ ہی میں ہوگئ تھی۔سفر معراج میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ علیہ کواذان سکھا دی گئی تھی۔حضرت جبرئیل نے اذان دی تھی اور آل حضرت علیہ نے امامت کی تھی۔لین حافظ ابن جبر فرماتے ہیں:

و الحق انه لا يصح شيء من هذه الأحاديث (ان احاديث مين علي كوكي سيكوكي في الماري ٢٥/١٥)

علامہ ابن منذرؓ نے قطعیت سے کہا ہے کہ مکہ میں نماز کی فرضیت کے وقت سے مدینہ ہجرت کرنے اور وہاں اذان کے بارے میں مشورہ کرنے تک آل حضرت علیہ بغیراذان کے نمازادا کرتے تھے۔ (فتح الباری، حوالہ سابق)

# نمازمیں سرڈ ھانینے کا مسکلہ

سوال: میں نماز کے لیے بھی ٹوپی لگا تا ہوں اور بھی نہیں لگا تا۔ اس لیے کہ میر ہے کم کے مطابق ٹوپی نماز کے شرائط میں داخل نہیں ہے، لیکن یہاں ہمارے امام صاحب کا کہنا ہے کہ لوگ بغیر ٹوپی کے نماز پڑھنے پراعتراض کرتے ہیں۔ اب مجھے المجھن سے ہے کہ اگر میں ٹوپی لگا تا ہوں تو دل میں خیال ہوتا ہے کہ میں امام صاحب کو یا دوسر بوگوں کوخوش کرنے کے لیے بیٹمل کرر ہا ہوں اور جو عمل لوگوں کو یاکسی انسان کوخوش کرنے کے لیے کیا جائے اس سے شرک میں مبتلا ہونے کا اندیشہ عمل لوگوں کو یاکسی انسان کوخوش کرنے کے لیے کیا جائے اس سے شرک میں مبتلا ہونے کا اندیشہ ہے۔ اکثر مسلمان داڑھی کے بغیر نماز پڑھتے ہیں۔ پا جائے تس سے تخذوں سے نیچے لئک رہے ہوتے ہیں، جوگندگی سے جرے ہوتے ہیں۔ کوئی اعتراض نہیں کرتا، جب کہ ان دونوں کے بارے میں صحیح حدیثوں میں وضاحت آئی ہے۔ لیکن ٹوپی کے بارے میں کوئی واضح حکم موجود نہیں ہے۔ لیکن اس پر بہت زور دیا جاتا ہے۔ کیا امام صاحب کی ہے ذمے داری نہیں کہ وہ لوگوں کو یہ بات سے جمانے کی کوشش کریں کہ س چیز کا دین میں کیا مقام ہے؟ برائے مہر بانی رہ نمائی فرما ئیں۔ سمجھانے کی کوشش کریں کہ س چیز کا دین میں کیا مقام ہے؟ برائے مہر بانی رہ نمائی فرما ئیں۔ ہواب: نماز میں سرڈھانیئے کے مسئلے پر ہمارے سان میں افراط وتفریط پائی جاتی ہے۔ ایک طرف

اس کواس حد تک ضروری سمجھ لیا گیا ہے کہ اس کے بغیر نماز کو درست ہی نہیں خیال کیا جاتا۔
معجدوں میں پہلے کھجور اور تاڑ کے پنوں کی بنی ہوئی ٹو پیاں رکھی جاتی تھیں۔ اب ان کی جگہ
پلاسٹک کی ٹو پیوں نے لے لی ہے۔ کڑ ہے استعال سے وہ ٹوٹ جاتی ہیں، گندی ہوجاتی ہیں اور
ان میں بد ہوآنے لگتی ہے، مگر نظے سرآنے والے نمازی معجد میں داخل ہوتے ہی انھیں ادھر ادھر
تلاش کرتے ہیں اور جیسی بھی ٹو پی ہاتھ لگے اسے اپنے سرکی زینت بنا کر نماز میں مصروف
ہوجاتے ہیں۔ دوسری جانب تفریط کا عالم یہ ہے کہ بعض حضرات نماز میں نظے سرر ہنے کا اس
حدتک اہتمام کرتے ہیں، لگتا ہے کہ ان کے نزدیک سرڈھانپ کر نماز پڑھنا مکروہ ہے۔ بعض
حضرات کے ایسے غلوآ میزرویے کی بھی اطلاع ملی ہے کہ وہ ٹو پی لگائے ہوتے ہیں۔ لیکن مبجہ میں
داخل ہوتے ہیں تو ٹو پی اتار کر جیب میں رکھ لیتے ہیں اور نظے سرنماز پڑھتے ہیں۔

میں مصحیح ہے کہ ٹو پی نماز کے شرائط میں داخل نہیں ہے۔اس کے بغیر بھی نماز بلا کراہت جائز ہے۔لیکن احادیث و آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی اکرم علیہ اور صحابہ کرام میں کا معمول سر ڈھانپ کرنماز پڑھنے کا تھا۔ آل حضرت علیہ کے لباس کے معمولات میں تھا کہ آپ علیہ بھی صرف ٹو پی (بغیر عمامہ کے ) بھی صرف عمامہ (بغیر ٹو پی کے ) اور بھی ٹو پی اور عمامہ دونوں پہنتے شحے۔ (زادالمعاد،ابن قیم، ۱۳۵۱، فصل فی ملابسہ)

کتب احادیث میں آل حضرت علیہ کے طریقۂ وضومیں مروی ہے کہ آپ عمامہ پر مسح فرماتے تھے۔ ظاہر ہے کہ ممامہ کے ساتھ ہی آپ نماز بھی ادا فرماتے ہوں گے۔ حضرت حسن فرماتے ہیں کہ صحابۂ کرام نماز میں عمامہ اور ٹوپی پہنے ہوتے تھے۔ (صحبح بحاری، کتاب الصلاة، باب السحود علی الثوب فی شدّة الحرّ، حدیث: ۳۸۰ و ترجمة الباب) اس کے بالمقابل آل حضرت علیہ کے نظے سرنماز پڑھنے کے سلسلے میں کوئی روایت نہیں ملتی۔ اس لیے نظے سرنماز پڑھنے کے مقابلے میں سرڈھانے کرنماز پڑھنے کے مقابلے میں سرڈھانے کرنماز پڑھنے کے مقابلے میں سرڈھانے کرنماز پڑھنامیرے نزد یک پہندیدہ ہے۔

یہ بات کہ چوں کہ نظے سرنماز پڑھنے پرلوگ اعتراض کرتے ہیں،اس لیے کہان کے اعتراض سے بچنے اور اُنھیں خوش کرنے کے لیے ٹوپی پہن کرنماز پڑھنے سے'شرک' میں مبتلا

ہونے کا اندیشہ ہے، پیچ نہیں ہے۔ حکمت دعوت رہے کہ چھوٹی چھوٹی باتوں میں الجھنے کے بہجائے بڑے مقصد پر نظر رکھی جائے۔ اگر ننگے سرنماز پڑھنے پر اصرار کے نتیج میں عوام کے ہم سے دور ہوجانے اور متنفر ہوجانے کا اندیشہ ہوتو حکمت دعوت رہے کہ ٹوپی لگا کرنماز پڑھی جائے۔ یوں بھی ٹوپی لگا کرنماز پڑھی جائے۔ یوں بھی ٹوپی لگا کرنماز پڑھنے سے نماز میں کوئی کراہت نہیں آتی۔ بلکہ اگر نبی اکرم عیالی ہے کی اتباع کی نیت کرلی جائے تو ثواب ہی ملے گا۔ آں حضرت عیالیہ کے ایک عمل سے اس حکمت کی جانب واضح اشارہ ملتا ہے۔

عہد جاہلیت میں ایک موقع پرخانهٔ کعبہ کی از سرِ نونغمیر کی ضرورت پیش آئی تو قریش نے محکہ ان بنیادوں پراس کی تغمیر نہیں گی، جن پر حفزت ابراہ پیم نے تعمیر کی تھی، بلکہ پھے حصہ چھوڑ دیا تھا۔ ام المومنین حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ ایک موقع پر آں حضرت عائشہ نے انھیں مخاطب کر کے فرمایا:

لَوُلاَ حَدَاثَةُ عَهُدِ قَوْمِكَ بِالْكُفُرِ لَنَقَضْتُ الْكَعْبَةَ وَ لَجَعَلْتُهَا عَلَي أَسَاسِ اِبْرَاهِيم.

(صحيح مسلم، كتاب الحج، باب نقض الكعبة وبناتها، حديث: ١٣٣٣، صحيح بخارى، كتاب الحج، باب فضل مكة و بنيانها حديث: ١٥٨٥، ١٥٨٦)

''تمھاری قوم کا کفر و جاہلیت کا زمانہ ابھی قریب کا ہے، اگر ایسا نہ ہوتا تو میں کعبہ کو ڈھا کراسے از سرنو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی بنیاد ریتھیر کرتا۔''

صحیح بخاری میں اس موقع پرآپ علیقہ کا بیار شاد بھی ہے:

فَأَخَافُ أَنْ تُنكِرَ عُقُولُهُم. (كتاب الحج، باب فضل مكة و بنيانها، حديث: ١٥٨٤) "مجها نديشه بيكميرا عمل ان كي عقلول كونا كوار بوگائ

امام بخارى في المضمون كى الك حديث يربر الصيرت افروز ترجمة الباب قائم كياب: باب من ترك بعض الاختيار مخافة ان يقصر فهم بعض الناس عنه فيقعوا في أشد منه. (كتاب العلم، باب: ٤٨)

''بعض اختیاری چیزوں کواس وجہ سے چھوڑ دینا (جائز ہے ) کہ بعض لوگ اس کی حقیقت نہیں سمجھ پائیں گے، چناں چہوہ اس سے زیادہ مشکل میں پڑجائیں گے۔''

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سی عمل کے شیح ہونے کے باوجودا گراس کی وجہ سے لوگوں کے فتنے میں مبتلا ہوجانے کا اندیشہ ہوتوا سے ترک کر دینااولی ہے۔

دین میں ہر ممل کا اپنا ایک مقام ہے۔ اس کو اسی مقام پر رکھنا چاہیے۔ نقل ، مباح اور مندوب کو فرض و واجب بنا دینا اور فرائف سے سراسر غفلت برتنا ہے اعتدالی کا مظہر ہے۔ علائے دین اور خاص طور سے ائمہ مساجد کی ذمے داری ہے کہ عوام کو اس جانب برابر متوجہ کرتے رہیں اور ان کی ذبنی وفکری تربیت کرتے رہیں۔ اعتدال اسلامی شریعت کا امتیاز ہے اور اللہ کے رسول عقیقی نے افراط و تفریط سے بیجنے کی تلقین فرمائی ہے۔

# جهری نماز تنهایر مضنے کی صورت میں به آواز بلندقر أت

سوال: کوئی شخص کسی جگه اکیلا ہے، جماعت سے نماز پڑھنے کے لیے کوئی دوسر اُخف وہاں نہیں ہے تو کیا اس صورت میں وہ شخص فجر، مغرب اور عشاء کی نمازوں میں اونچی تیز آواز سے قر اُت کرسکتا ہے؟

جواب: منفر دجری نمازوں میں آواز سے قرات کرسکتا ہے۔ اس جیسے ایک سوال کا جواب مولا ناعزیز الرحمٰن عثانی سابق مفتی اول دارالعلوم دیو بندنے بید دیا ہے''جبری نمازوں میں (تنہا شخص کے لیے) قراۃ بالجبر پڑھناا چھاہے اور جبر باالکبیر بھی درست ہے۔ مگرزیا دہ جبر نہ کرے۔ کسی قدر جبر میں کچھ حرج نہیں ہے۔'' (فادی دارالعلوم دیو بند ۲۲۸/۲۲)

# فجري سنتين

سوال: اوگ فجر کی نماز میں جماعت ہوتے ہوئے وہیں سنتیں پڑھتے رہتے ہیں، جب کہ فرائض پرسنتوں کوتر ججے دینا مناسب نہیں معلوم ہوتا۔ بدراہ کرم اس کے بارے میں وضاحت فرمائیں۔ جواب: احادیث میں فجر کی سنتوں کی بہت تا کیدآئی ہے۔ ام المونین حضرت عائشہ فرماتی ہیں: '' نبی میلانی نوافل میں سب سے زیادہ اہتمام فجر کی سنتوں کافر ماتے تھے۔''

(صحیح بخاری، ابواب التهجد، حدیث: ۹ ۱ ٦، صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین، باب استحباب رکعتی سنة الفحر، حدیث: ۷۲٤)

ام المومنين ہى كى دوسرى روايت ہے:

'' نبی متاللہ سفر میں ہوں یا حضر میں، فجر کی سنتوں کو بھی نہیں چھوڑتے تھے''

(صحیح بخاری، کتاب مواقیت الصلاة، حدیث:۹۲، صحیح مسلم، کتاب صلاةالمسافرین، حدیث:۸۳٥)

اسی اہمیت کی بنا پر بعض علماء نے لکھا ہے کہ اگر مسجد میں فجر کی جماعت کھڑی ہوگئی ہو اور ایک رکعت ملنے کی امید ہوتو جماعت میں شامل ہونے سے پہلے سنتیں پڑھ لینی چاہئیں۔ بلکہ بعض علماء یہاں تک کہتے ہیں کہ اگر فرض کی دونوں رکعتیں چھوٹ جانے کا اندیشہ ہواور آ دمی صرف قعد ہا خیرہ میں شامل ہوسکتا ہوتو بھی پہلے سنتیں پڑھ لے پھر جماعت میں شامل ہو۔ یہ بات روحِ شریعت اور احادیث نبوی کے خلاف معلوم ہوتی ہے۔ فجر کی سنتوں کی کتنی ہی اہمیت کیوں نہوہ مگروہ فرض سے بڑھ کر نہیں ہوسکتیں۔ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جماعت کھڑی ہوجانے نہ ہو، مگر وہ فرض سے بڑھ کر نہیں ہوسکتیں۔ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ جماعت کھڑی ہوجانے کے بعد سنتیں پڑھنا ممنوع ہے۔ حضرت ابو ہریر ہ سے روایت ہے کہ نبی علیقی نے نے فر مایا:

إِذَا أُقِيمَتِ الصَّلاَ أَهُ فَلاَ صَلاَ قَ إِلَّا الْمَكْتُوبَةُ. (صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب كراهة الشروع في نافلة بعد شروع المؤذن،

حديث: ١١٧)

''جب جماعت کھڑی ہوجائے تو فرض کے علاوہ کوئی نمازنہ پڑھی جائے۔''

ایک موقع پررسول اللہ علیہ فیرکی نماز پڑھارہے تھے۔ایک شخص مسجد میں آیا۔ پہلے اس نے ایک کنارے دور کعتیں پڑھیں، پھر جماعت میں شامل ہوا۔ نماز سے فارغ ہونے کے بعدرسول اللہ علیہ نے اس سے فرمایا:

يَافُلاَنُ! بِأَيِّ الصَّلاَ تَيُنِ اِعُتَدَدُتَ؟ أَبِصَلاَتِكَ وَحُدَكَ، أَمِصَلاَتِكَ وَحُدَكَ، أَمُ بِصَلاَ تِكَ مَعَنَا. (صحيم سلم، حواله ما بن مديث: ١٢)

''اے فلاں! تمھاری (فجرک) نماز کون سی ہوئی؟ جوتم نے تنہا بڑھی ہے وہ یا، جو ہارے ساتھ پڑھی ہے؟''

ایک مرتبہرسول اللہ علیہ نے نماز فجر کے موقع پردیکھا کہ جماعت کھڑی ہوگئی ہے۔ مؤذن اقامت کہہر ہاہے اور ایک شخص الگ ہٹ کر سنتیں پڑھ رہا ہے۔ آں حضرت علیہ نے ناراضی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا:

> اَلصَّبُحُ اَرْبَعًا، اَلصُّبُحُ اَرْبَعًا. (صحيح بخارى، كتاب الاذان ، باب اذا اقيمت الصلاة فلا صلاة الا المكتوبة، حديث: ٦٦٣، صحيح مسلم، باب كراهة الشروع في نافلة بعد شروع المؤذن، حديث: ٧١١)

" کیا فجر کی چا ررکعتیں پڑھی جائیں گی، کیا فجر کی چاررکعتیں پڑھی جائیں گی؟"

حضرت ابوسلمه بن عبد الرحليُّ فرمات بين:

'' کیچھلوگوں نے اقامت سی، پھربھی جماعت میں شامل نہیں ہوئے اور الگ سنتیں پڑھتے رہے۔رسول اللہ علیہ تشریف لائے تواضیں دیکھ کرخفگی ہے دومر تبہ فرمایا:

اَصَلاَ تَانِ مَعًا. (موطا امام مالك، كتاب صلاة الليل، باب ماجاء في ركعتي الفحر، حديث: ٥٦٣ ميرديث مرسل ع)

" کیادونمازیںایک ساتھ ہوں گی؟"

اس سےمعلوم ہوتا ہے کہا گرکوئی شخص فجر کی نماز کے لیے مسجداس وقت پہنچے جب جماعت کھڑی ہوگئ ہوتو اس وقت اسے سنتیں نہیں پڑھنی جاپئیں، بلکہ جماعت میں شامل ہوجانا جاہیے۔

اگر کسی کی فجر کی سنتیں جھوٹ جائیں تو وہ انھیں کب پڑھے؟ احناف کے نزدیک ان کی قضا سورج نکلنے کے بعد کی جائے گی، اس لیے کہ رسول اللہ علیقے نے، جن اوقات میں نماز پڑھنے سے منع فرمایا ہے ان میں سے ایک فجر کی فرض نماز کے بعد سے طلوع آفتاب تک کا وقت ہے۔ آپ کا ارشاد ہے: لاَ صَلاَةَ بَعُدَ الصُّبُحِ حَتَّى تَرُتَفِعَ الشَّمُسُ، وَ فِيُ رِوَايَةٍ حَتُّى تَطُلُعَ الشُّمُسُ. (صحيح بحارى، كتاب مواقيت الصلاة، باب لا يتحرّى الصلاة قبل غروب الشمس، حديث: ٥٨٦، صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، باب الاوقات التي نهي عن الصلاة فيها، حديث:٥٢٨)

'' فخر کی نماز کے بعد کوئی نماز نہیں ، یہاں تک کہ سورج طلوع ہو جائے۔''

دوسری حدیث میں ہے کہآ ہے نے ارشادفر مایا:

مَنُ لَّمُ يُصَلِّ رَكُعَتَى الْفَجُرِ فَلَيُصَلِّهَا بَعُدَ مَا تَطُلُعُ الشُّمُسُ. (حامع ترمذي، كتاب الصلاة، باب ماجاء في اعادتهما بعد طلوع الشمس، حديث ٢٢٣، صحّحه الألباني)

''جۋخص فجرکی دورکعتیں سنت نہ پڑھ سکا ہووہ انھیں سورج نکلنے کے بعد ریڑھے''

البتة بعض احاديث معلوم ہوتا ہے كه أهيس طلوع آ فناب سے قبل بھى يره ها جاسكتا ہے۔حضرت قیس بن عمر و فرماتے ہیں:

> ''میں نے رسول اللہ علی کے ساتھ جماعت سے فجر کی نماز پڑھی، پھر (اپنی چھوٹی ہوئی) سنتیں پڑھنے لگا۔ آپ نے فرمایا: مَهُلاً یَا فَیُسُ اَصَلاَ تَان مَعًا؟اے قیس، همرو کیادونمازی ایک ساتھ ردھو کے؟ دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: صَلاَةُ الصُّبُح رَكُعَنَان فجر كاتو صرف دوركعتين بين ( پر ميمزيد كيون يرصف لگے؟ ) میں نے عرض کیا: میں فجر کی سنتیں نہیں پڑھ سکا تھا۔ انھیں اب ادا کررہا ہوں۔ آ یے نے فرمایا: فَلاَ إِذَا (تِ كُوكَى بات نہيں )۔ دوسرى روايت ميں ہے كه بير س كرآب في سكوت فرمايات (سنن ابي داؤد، كتاب التطوع، باب من فاتته متى يقضيها، حديث:١٢٦٧، حامع الترمذي، كتاب الصلاة، باب ماجاء فيمن تفوته الركعتان قبل الفجر يصليهما بعد صلاة الفجر، حديث: ٢٢، صحّحها الالباني)

> > اس تفصيل سے چند باتيں معلوم ہوتی ہيں:

- (۱) حتى الامكان كوشش كرنى جابي كه فجرى سنتين نه حجهو شخه يا كين \_
- (۲) جماعت کھڑی ہوگئ ہوتو جماعت میں شامل ہوجانا چاہیے، اس وقت سنتیں نہیں پڑھنی چاہئیں۔
- (۳) فجری سنتوں کی قضاطلوع آفتاب کے بعد کی جائے۔البتہ اگر طلوع آفتاب کے بعد تک موخر کرنے کی صورت میں ان کے بالکل جھوٹ جانے کا اندیشہ ہوتو اس سے قبل بھی انصیں ادا کیا جاسکتا ہے۔

# معذوري مين جمع بين الصلوتين

سوال: میں اٹھاسی (۸۸) سال کا بوڑھا ہوں۔ ویسے تو اچھا ہوں، لیکن دونوں گھٹنوں میں درد رہتا ہے، جس سے زمین پر بیٹھ نہیں پاتا ہوں۔ کرسی پر بیٹھ کرنماز ادا کرتا ہوں۔ افاقے کی صورت میں کھڑ ہے ہوکر پڑھ لیتا ہوں۔ مرض کی تکلیف سے مغرب اورعشا کی نمازیں ایک ساتھ پڑھتا ہوں۔ مغرب بعد سور ہ کیلین ، سور ہ واقعہ اور سور ہ ملک پڑھنے کا معمول ہے۔ بدرا و کرم رہ نمائی فرمائیں۔ کیا میں مغرب کی نماز کے فور اُبعد عشاء کی نماز پڑھ لیا کروں ، یا ان وظائف کے بعد پڑھا کروں؟

### **جواب:** الله تعالى فرما تا ب:

إِنَّ الصَّلُوةَ كَانَتُ عَلَى الْمُو مِنِينَ كِتلْبًا هُو قُوْتًا ٥ (الناء:١٠٣) " مُازدر حقيقت ايافرض ، جو پابندي وقت كساته الله ايمان پرلازم كيا كيا - "

اس سے معلوم ہوا کہ ہر نماز کواس کا وقت شروع ہونے پر ہی ادا کیا جاسکتا ہے، وقت سے قبل نہیں۔احادیث میں پانچوں نمازوں کے اوقات کی تحدید کردی گئی ہے۔مغرب کا وقت سورج غروب ہونے کے بعد سے جانب مغرب شفق (سرخی) غائب ہونے تک ہے۔ بی تقریباً سوا گھنٹے کا وقت ہوتا ہے۔عشاء کا وقت شفق غائب ہونے کے بعد سے صبح صادق تک ہے۔

معذوری کی وجہ سے اگرمغرب اورعشاء کی نماز وں کوایک ساتھ ادا کرنے میں

آسانی ہوتو عشاء کی نماز کومغرب کی نماز کے ساتھ (مغرب کے وقت میں ) ادا کرنے کے بہ جائے ، نما زمغرب کی ادائی کومؤ خرکیا جائے اور اسے آخر وقت میں ادا کیا جائے ۔ پھر زر معمول اور ادووظا نف پڑھے جائیں جتی کہ عشاء کا وقت شروع ہوجائے تو عشاء کی نماز پڑھ لی جائے ۔ اس طرح معذوری کی صورت میں مغرب اور عشاء کی نماز وں میں ظاہری جمع بین الصلو تین کیا جاسکتا ہے۔

# اگر دوران نما زموبائل کی گھنٹی بجنے لگے

سوال: آج کل موبائل کا رواج بہت عام ہوگیا ہے اور ان میں طرح طرح کی رنگس ٹونس
(Ring Tones) ہوتی ہیں۔ بار ہا ایسی صورت حال دیکھنے کو ملتی ہے کہ دورانِ نماز باجماعت
کسی مصلّی کا موبائل بجنے لگا اور کافی دیر تک بختار ہا۔ اس سے اس نمازی کے ساتھ دیگر نمازیوں
کی بھی توجہ بٹتی ہے اور ان کے خشوع وخضوع میں خلل پڑتا ہے۔ مسجدوں میں موبائل بند کرنے
کی ہدایات آویز ال کی جاتی ہیں۔ گر پھر بھی کوئی نہ کوئی نمازی اپنا موبائل بند کرنا بھول جاتا
ہے۔ اگر کسی خض کا موبائل بحنے لگے تو وہ کیا کرے؟ کیا اپنی نماز تو ٹر کرموبائل بند کرے، پھر
نماز میں شامل ہویا اپنی نماز جاری رکھے اور موبائل بحنے دے؟ بیسوال پوچھنے کی ضرورت اس
لیے پیش آئی ، کیوں کہ دیکھا گیا ہے کہ بعض حضرات اپنی نماز میں مشغول رہتے ہیں اور ان کا
موبائل بجتار ہتا ہے۔

جواب: مسجدعبادت کی جگہ ہے، وہاں ایسا ماحول قائم رکھنے کا اہتمام کرنا چاہیے کہ تمام لوگ پورے اطمینان ،سکون ،انہاک اورخشوع وخضوع کے ساتھ نماز ادا کرسکیں اوران چیز وں سے بچنا چاہیے، جونماز یوں کے خشوع وخضوع میں مخل ہوں اوران کی توجہ بٹاتی ہوں۔ایک مرتبہ ایک شخص کا اونٹ کھو گیا۔اس نے مسجد میں اس کا اعلان کر دیا۔ آں حضرت علیقی نے ایسا کرنے سے منع کیا اور فر مایا:

إِنَّهَا بُنِيَتِ الْمَسَاجِدُ لِمَا بُنِيَتُ لَهُ. (سنن ابن ماجه، كتاب المساحد،

باب النهي عن انشاد السؤال في المسجد، حديث: ٥٧٧)

''مسجدیں تو مخصوص کام (عبادت اللی ) کے لیے بنائی گئی ہیں۔''

موبائل کی گھنٹی سے یقینی طور پر مسجد میں موجود تمام افراد کے انہاک وخشوع میں خلل پڑتا ہے،اس لیے مسجد میں داخل ہوتے ہی فوراً موبائل بندیا وائبریشن پر کردینا چاہیے۔

اگرکوئی شخص اپناموبائل بند کرنا بھول جائے اوروہ دورانِ نماز بجنے لگے تو فوراً اسے بند کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ جیب میں ہاتھ ڈال کریا موبائل باہر نکال کرمعمولی حرکت سے اسے بہ آسانی بند کیا جاسکتا ہے۔

بعض حضرات یہ بیجے ہیں کہ ارکانِ نماز کی ادائی میں اعضائے جسم کی ، جو حرکت ہوتی ہے اس کے علاوہ معمولی سے معمولی حرکت سے بھی نماز خراب ہوجاتی ہے۔ حالاں کہ یہ بات صحیح نہیں ہے۔ حضرت ابوسعید خدریؓ سے روایت ہے کہ نبی علیقی نے فرمایا:

إِذَا صَلَّى اَحَدُكُمُ اِلَى شَعُ يَسُتُرُهُ مِنَ النَّاسِ، فَارَادَ اَحَدُّ اَنُ صَلَّى اَحَدُّ النَّاسِ، فَارَادَ اَحَدُّ اَنُ يَجْتَازَ بَيْنَ يَدِيهِ فَلْيَدُفَعُهُ فَإِنْ اَبِى فَلْيُقَاتِلُهُ. (صحيح بعارى، كتاب الصلاة، باب يرد المصلى من مرّ بين يديه، حديث: ٥٠٥، صحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب سترة المصلّى، حديث: ٢٥٠، ٢٥٩، ٢٥٠)

''کوئی شخص اپنے آ گےسترہ رکھ کرنماز پڑھ رہا ہو، پھر کوئی دوسرااس کے آ گے سے پار ہونے کی کوشش کر بے تو اس کو دھکا دے دے،اگروہ پھر بھی نہ مانے تو اس کے ساتھ اور پخق کرے۔''

راویِ حدیث جفرت ابوسعید خدری نے ایک مرتبہ خوداس حدیث پراس طرح عمل کیا کہ ایک نوجوان نے ان کے سامنے سے گزرنے کی کوشش کی۔انھوں نے اس کے سینے پر ہاتھ رکھ کراسے دھکا دیا۔اس نوجوان نے دوبارہ نکلنا چاہا تو حضرت ابوسعیڈ نے دوبارہ اور زورسے دھکا دیا۔اس نوجوان نے حضرت ابوسعیڈ کو برا بھلا کہا اور کودتا بھاند تابا ہرنکل گیا۔معلوم ہوتا ہے کہ وہ نوجوان تھم رال خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ اس نے ضلیفہ وقت مروان سے شکایت کی۔ تھوڑی دیرے بعد حضرت ابوسعیڈ بھی خلیفہ کے پاس پہنچ گئے۔انھوں نے اس نوجوان کی شکایت کا تذکرہ حضرت ابوسعیڈ سے کیا۔انھوں نے اس موقع پر درج بالاحدیث سائی۔

(صحیح بخاری وضیح مسلم ،حواله سابق )

اس طرح کی اور بھی بہت ہی حدیثیں ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ دورانِ نماز وقت ِضرورت کسی قدر حرکت سے نماز باطل نہیں ہوتی۔اس سلسلے میں فقہاء کا اس بات پر اتفاق ہے کہ دعمل کثیر (زیادہ عمل) سے نماز باطل نہیں ہوتی۔ان کیز دیک عمل کثیر سے مرادیہ ہے کہ کوئی شخص دورانِ نماز کوئی ایسا کا م کرے، جس سے دیکھنے والا میں بھھے لے کہ وہ نماز نہیں پڑھ رہا ہے۔ (الموسوعة الفقهية، ١٢٦/٢٤)

اگر کسی شخص کا موبائل معمولی عمل سے نہ بند ہوتا ہوتو اسے جا ہیے کہ اپنی نماز تو ڈکر موبائل بند کر سے اور دوبارہ نماز میں شامل ہو۔ بیاس سے بہتر ہے کہ وہ اپنی نماز جاری رکھے اور اس کے موبائل کی میوزک پوری مسجد میں گونج رہی ہو۔

# قضائے عمری اور فرضیت ِنماز کی عمر

سوال: میں نے اپنے اندازے سے طے کیا تھا کہ میری نمازیں دس سال تک قضا ہوئی ہیں۔ میں احتیاطاً گیارہ سال سے قضائے عمری کی نمازیں ادا کر رہا ہوں۔ کیا میں اب سمجھ لوں کہ میری چھوٹی ہوئی نمازیں ادا ہوگئیں؟ نیزیہ بھی بتلایئے کہ نماز کتنی عمر میں فرض ہوتی ہے؟

جواب: دین اسلام میں نماز کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ کسی شخص کے دائر ہ اسلام میں داخل ہونے کے تھوڑی ہی دیر کے بعد اس کاعملی اظہار نماز کے ذریعے ہوتا ہے۔ اللہ کے رسول علیہ فیلے نماز کو ایمان اور کفروشرک کے درمیان حدِ فاصل قرار دیا ہے۔ فرمایا:

إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وَ بَيْنَ الشِّرُكِ وَالْكُفُرِ تَرْكَ الصَّلاَةِ.

(صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب بیان اطلاق اسم الکفر علی من ترك الصلاة، حدیث: ۸۲) "آوی (كايمان) اورشرك وكفرك درميان نماز (پر صنے) اور نه پر صنح كافاصله ہے۔"

جس شخص کونماز کی اس اہمیت کا احساس ہواس کے نز دیک ایک نماز کا حچھوٹ جانا اپنی عزیز ترین چیزوں ، اہل وعیال اور مال و دولت سے محرومی کے برابر ہوگا۔اس کی ترجمانی رسول اللّه علیہ کے اس ارشاد سے ہوتی ہے : الَّذِيُ تَفُوتُهُ صَلاَّةُ الْعَصُرِ كَانَّمَا وُتِرَ اَهُلَهُ وَ مَالَهُ.

(صحيح بخارى، كتاب المواقيت، باب اثم من فاتنه العصر، حديث: ٢٥٥، صحيح مسلم، كتاب المساجد، بأب التغليظ في تفويت العصر، حديث: ٢٢٦)

''جس شخص کی ایک عصر کی نماز حیصوٹ جائے گویا وہ اپنے اہل وعیال اور مال و دولت سےمحروم ہو گیا۔''

ایک غزوہ سے والیسی پر صحابہ کرام نے رات کے آخری پہر پڑاؤڈ الا۔سب کی آکھ لگ گئی یہاں تک کہ دن فکل آیا (اس شب کولیلۃ التعریس کا نام دیا گیا ہے) صحابہ کو بڑی گھبراہٹ اور پشیمانی ہوئی اور اپنی کوتا ہی کا احساس ہوا۔اس موقع پر نبی علیق نے فرمایا:

لاَ تَفُرِيُطَ فِي النَّوُمِ، إِنَّمَا التَّفُرِيطُ فِي الْيَقَظَةِ. (سنن ابي داؤد،

كتاب الصلاة، باب فيمن نام عن الصلاة او نسيها حديث: ٤٣٧، مريد ملا ظه

كيح صحيح بخارى، حديث: ٥٩٥، ٧٤٧١، صحيح مسلم، حديث: ٦٨١)

''سوتے رہنے کی وجہ سے نماز چھوٹ جائے تو اس میں کوتا ہی نہیں ہے۔ کوتا ہی ہیہے کہ آ دمی بیداری کی حالت میں (جانتے بوجھتے ) نماز چھوڑ دے۔''

اگر کسی شخص کی نمازسونے یا غفلت کی وجہ سے چھوٹ جائے تواس کا حکم یہ ہے کہ بیدار جونے پریامتنبہ ہوتے ہی اسے ادا کر لے۔ آں حضرت علیہ کے کارشاد ہے:

إِذَا نَسِيَ أَحَدُكُمُ صَلاَ ةً أَوْ نَامَ عَنْهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا.

(سنن الترمذي، كتاب الصلاة، باب ماجاء في النوم عن الصلاة، حديث:١٧٧،

سنن النسائي، كتاب المواقيت، باب فيمن نام عن صلاة، حديث: ٥١٥)

'' کوئی شخص نماز ادا کرنا بھول جائے یا سوتارہ جائے تو جوں ہی اسے یا دآئے فوراً اداکر لے۔''

کیا فرائض کے ساتھ سنن کی بھی قضا کی جائے گی؟ رسول اللہ عظیمہ کے اسوہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر چھوٹی ہوئی نمازیں کم ہوں تو سنتوں کی قضا کرلینا بہتر ہے۔لیکن اگران کی تعداد زیادہ ہوتو صرف فرض نمازوں کی قضا کرلینا کافی ہے۔لیلۃ التعریس میں صحابۂ کرام کے ساتھ

آپ کی فجر کی نماز چھوٹ گئی تو آپ نے فرض اور سنت دونوں کی قضا کی اورغز و و کندق کے موقع پرآپ کی چار نمازیں چھوٹ گئیں تو آپ نے صرف فرائض کی قضا کی۔ (ناوی این تیے ۱۰۴/۲۲۰)

اگرکوئی مسلمان جان ہو چھ کر پچھ کر صحتک نماز نہ پڑھے، پھراسے اپنی غلطی کا احساس ہوتو وہ کیا کرے؟ کیا چھوٹی ہوئی ہوئی نماز وں کی قضالا زم ہے یا اس کوتا ہی کی تلافی محض تو ہوجائے ہو قضا ہو جہور فقہاء کہتے ہیں کہ جب بھول کر سونے کی وجہ سے نماز چھوٹ جانے پر قضا واجب ہوتو جان ہو چھوٹ جانے پر قضا کا وجوب بددرجہ اولی ہوگا۔ وہ اس حدیث واجب ہے تھی استدلال کرتے ہیں، جس میں ہے کہ اللہ کے رسول عیالے نے ایک شخص کو رمضان کا ایک روزہ تو ٹر دینے پر اس کی قضا کی ہوایت فرمائی تھی۔ (الموسوعة الفقہدة، ۲۲/۲۰ -۲۷) فقہاء ہے تھی کہتے ہیں کہتر کے نماز کا گناہ ختم ہونے کے لیے قضا اور تو بدونوں ضروری ہیں۔ اس کے لیے ان کہتے ہیں کہتر کے نماز کا گناہ ختم ہونے کے لیے قضا اور تو بدونوں ضروری ہیں۔ اس کے لیے ان میں سے کوئی ایک کفایت نہیں کرتا۔ (الفقہ علی المذاهب الاربعة، عبد الرحمن المزیری، ۲۹۱۷)

قضا کاطریقہ بیہ ہے کہ آ دمی اپنی چھوٹی ہوئی نمازوں کا اندازہ لگائے ، پھر اپنی ہر فرض نماز کے بعد کچھنمازیں قضا کی نیت سے ادا کرلیا کرے ، یہاں تک کہ اس کو اپنی تمام چھوٹی ہوئی نمازوں کے ادا ہوجانے کا یقین یاظنِ غالب ہوجائے۔

بعض علاء کہتے ہیں کہ جان بو جھ کر چھوڑی گئی نمازوں کی قضانہیں ہے،اس کوتا ہی پر آ دمی بارگا والٰہی میں تو بہ کر ہے اوران کی تلافی کے لیے کثر ت سے نوافل پڑھے۔اس نقطۂ نظر کے حاملین میں داؤد ظاہریؓ،ابن حزمؓ اورا بن عبدالرحمٰن الشافعیؓ قابلِ ذکر ہیں۔

مولا نا مودودیؓ نے ایک سوال کے جواب میں اس موضوع پر تفصیل سے لکھا ہے۔ اس جواب پرایک صاحب نے اپنے اشکالات رکھے تو مولا نانے اضیں یہ جواب دیا:

'' پہلے میں خود بھی بہی خیال رکھتا تھا کہ جاہلیت کی حالت میں، جونمازیں قصد أیا غفلت سے چھوڑی گئی ہیں ان کے لیے صرف توبہ کافی ہے اور ان کی قضا واجب نہیں لیکن تحقیق کے بعد معلوم ہوا کہ اگر آ دمی کافر نہ تھا، صرف جہالت اور غفلت کی بنا پر تارک نماز رہا، تو اس کے لیے صرف توبہ کافی نہیں، بلکہ چھپلی نمازوں کی قضا بھی کرنی چاہیے۔'' (رسائل وسائل،۲۱۵/۳) مولانا مودودیؓ نے آگے علامہ ابن تیمیہؓ کاحوالہ دیا ہے اور ان کی جانب بھی یہی بات

منسوب کی ہے، لیکن پینسبت صحیح نہیں معلوم ہوتی۔علامہ ابن تیمیہ نے اس معاملے میں فقہاء کے اختلاف کا تذکرہ کردیا ہے۔ (فاول ابن تیبہ،۲۲/۱۲) بلکہ ان کی بعض تحریروں سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کار جحان جان ہو جھ کر چھوڑی گئی نمازوں کی قضا کے عدم وجوب کی طرف ہے۔ ایک جگہ کھتے ہیں:

فَإِنَّ الرَّجُلَ قَدُ يَعِيشُ مُدَّةً طَوِيلَةً لاَ يُصَلِّى وَلاَ يُزَكِّى وَ قَدُ لاَ يَصُومُ اَيُضًا ..... وَغَيْرُ ذَلِكَ، فَهُوَ فِى جَاهِلِيَّةٍ إِلَّا أَنَّهُ مُنْتَسِبٌ إِلَى الْإِسُلاَمِ، فَإِذَا هَدَاهُ اللَّهُ وَ تَابَ عَلَيْهِ، فَإِنُ مُنْتَسِبٌ إِلَى الْإِسُلاَمِ، فَإِذَا هَدَاهُ اللَّهُ وَ تَابَ عَلَيْهِ، فَإِنُ الْوَجِبَاتِ ..... أُوجِبَ عَلَيْهِ قَضَاءَ جَمِيع مَا تَرَكَهُ مِنَ الْوَاجِبَاتِ ..... صَارَتِ التَّوْبَةُ فِي حَقِّهِ عَذَابًا. (نَاوَلُ ابن يَهِ ٢٢-١/٢٢)

''بیا اوقات آ دمی طویل عرصے تک نماز ، زکو ق ، روز ہ وغیرہ سے بے پروا ہوتا ہے۔ اگر چہوہ بہ ظاہر مسلمان ہوتا ہے، لیکن حقیقت میں وہ جاہلیت کی زندگی گزار رہا ہوتا ہے۔اب اگراللہ اسے ہدایت دے اورا سے تو بہ کی تو فیق ملے تو اگر اس پرتمام چھوٹی ہوئی واجبات کی قضالا زم کر دی جائے تو تو بہ اس کے حق میں عذاب بن جائے گی۔''

جہاں تک فرضیت نماز کی عمر کا سوال ہے۔ اس سلسلے میں جمہور فقہاء بلوغ کو حد قرار دیتے ہیں۔ البتہ اس سے قبل بھی بچوں کو نماز کی تلقین کی جائے گی اور نہ پڑھنے کی جائے گی۔ اللہ کے رسول علیہ نے تھم دیا ہے کہ بچیسات سال کا ہوجائے تو اس سے نماز پڑھنے کو کہا جائے اللہ کے رسول علیہ نے تعم دیا ہے کہ بچیسات سال کا ہوجائے تو اس سے نماز پڑھنے کو کہا جائے اور دس سال کا ہوجائے تو نماز نہ پڑھنے پراس کی سرزش کی جائے۔ (سنن ابی داؤد، کتاب الصلاة، باب ما جاء متی یومر باب متی یومر الغلام بالصلاة، حدیث: ۷۰٤، سنن الترمذی، کتاب الصلاة، باب ما جاء متی یومر الصبی بالصلاة، حدیث: ۷۰٤) البتہ امام احدیث کی بنا پر فرضیت نماز کی عمر دس سال قرار وستے ہیں۔ (المغنی، ابن قدامة، ۱/۹۹، الموسوعة الفقهية، ۲۸/۳۶)

# عورتوں کی نماز

سوال: الحمدلله ہمارے گھر ہفتہ واری اجتماع ہوتا ہے، جس میں ہرمسلک کی بہنیں آتی ہیں، جو الحمد لله بہت مخلص ہیں۔ نماز کے تعلق سے چند مسائل ایسے درپیش ہیں، جنھیں چند بہنیں، جو الل حدیث مسلک سے ہیں، مانے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ ایک مسئلہ نماز میں عورت کے ستر کا ہے۔
آیا پیر، ستر میں ہے یا نہیں؟ ان بہنوں کا کہنا ہے کہ نماز میں پیر کا ڈھانینا فرض ہے۔ دوسرا مسئلہ
ہے مردوں اورعورتوں کی نماز میں فرق کا۔ جس میں خاص طور پر ہم عورتیں سجدہ سٹ کر کرتی ہیں
اور ہم اس کا جوازیہ بتاتے ہیں کہ پردہ کی مناسبت سے بیزیادہ صحیح ہے۔ لیکن ہم اس تعلق سے کسی
حدیث کی وضاحت نہیں کریا تے اور فقہ کی کتاب میں بھی اس تعلق سے حدیث نہیں ہے۔ جہاں
تک میرا مطالعہ ہے ایک کیسٹ میں نے سی تھی۔ اس میں کہا گیا تھا کہ عورتوں کے لیے سمٹ کر
سجدہ کرنا افضل ہے۔ یہ کیسٹ شاہ بلیغ الدین صاحب کی تھی۔ ہماری یہ بہنیں بخاری کی اس
حدیث کا حوالہ دیتی ہیں ' نماز اسی طرح پڑھو، جس طرح مجھے پڑھتے دیکھا ہے۔'' براہ کرم اس
سلسلے میں ہماری رہ نمائی فرمائیں۔

جواب: آپاپ گربر ہفتہ واری اجتماع منعقد کرتی ہیں، جس میں مختلف مسالک سے تعلق رکھنے والی بہنیں شریک ہوتی ہیں۔ اجتماع کے ذریعے آپ حضرات اپنی دین معلومات میں اضافہ کرنے، دین کافہم حاصل کرنے اور اللہ اور اللہ اور اللہ اور اللہ کے رسول کے احکام اور تعلیمات جانے کے لیے کوشاں رہتی ہیں۔ اس پر مبارک با دقبول فرما ئیں۔ اللہ کے رسول علی ہے ۔ اللہ کے ورسول علی ہے ۔ اللہ عَزَّ وَ جَلَّ اللّٰهُ عَزَّ وَ جَلَّ اللّٰهُ عَنَّ مُهُمُ اللّٰهُ عَنْدَهُمُ اللّٰهُ عَنْدَهُمُ اللّٰهُ فِيْمَنُ عِنْدَهُ (صحیح مسلم، کتاب الذکر والدعاء، باب فضل الاجتماع علی تلاوۃ الفرآن و علی الذکر، حدیث: ۲۷۰۰)

''جن مجلسوں میں اللہ کا ذکر ہوتا ہے، فرشتے ان کے شرکاء کوڈھانپ لیتے ہیں، رحمت ِ الٰہی ان پر سامید گلن ہوتی ہے اور ان پر سکینت نازل ہوتی ہے اور اللہ عرّ وجل فرشتوں کے درمیان ان کا ذکر خیر کرتا ہے۔''

فقہی مسائل کے بارے میں ایک بنیادی بات یہ مجھ لینی چاہیے کہ انمہ فقہ نے شرعی دلائل (قرآن، سنت، اجتہاد، قیاس) کی روشنی میں مسائل کا استنباط کیا ہے۔ ان کے درمیان بعض مسائل میں، جواختلاف ہے وہ حق و باطل کانہیں بلکہ افضل اور غیر افضل کا اختلاف ہے۔ اس لیے جولوگ قرآن وسنت سے بہراہ راست استفادہ اور غیر منصوص میں اجتہاد پر قادر نہیں

ہیں ان کے لیے عافیت اس میں ہے کہ ائمہ فقہ میں سے کسی امام پر اعتاد کریں اور اس کے بیانات پڑ ممل کریں اور اس کے بیانات پڑ ممل کریں ۔ بعض مسائل میں اختلاف کو تناز عداور انتشار کا ذریعے نہیں بنانا چاہیے۔ آپ کے دریافت طلب سوالات کے جوابات درج ذیل ہیں:

(۱) سترعورت (جسم کے قابل ستر حصوں کو چھپانا) صحت ِنماز کی شرائط میں سے ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: یلبَنِی ؒ ادَمَ خُدُو ا زِیْنَدَکُمُ عِنْدَ کُلِّ مَسُجِدٍ (الاعراف: ۳۱) ''اے بنی آ دم! ہرعبادت کے موقع پراپنی زینت سے آ راستہ رہو۔''حضرت ابن عباسؓ فرماتے ہیں: اس آ یت میں زینت سے مرادلباس ہے۔ (تغیر طبری) ۲۹۰/۱۳)

نماز میں عورت کے لیے پورابدن چھپانا ضروری ہے سوائے چنداعضاء کے۔اللہ تعالی فرما تاہے: وَ لاَ یُبُدِینَ زِیْنَتَهُنَّ اِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا(النور:۳۱)' اورا پی زینت نه دکھا کیں بجراس کے، جوخو دظا ہر ہوجائے۔' وہ اعضا کیا ہیں؟ ان کی تعیین میں فقہاء کے در میان اختلاف ہے۔
امام احمد بن حنبل کے نزدیک صرف چہرہ اس سے متثل ہے۔امام مالک وامام شافع کی خزدیک چہرہ اور ہتھیلیوں کے کے نزدیک چہرہ اور ہتھیلیوں کے ساتھ پیر بھی ستر میں شامل نہیں ہیں۔ (الافصاح عن معانی الصحاح، ابن هبیرہ، ۱۱۸۸۱، الفقه علی المذاهب الاربعة، عبدالرحمن الحزیری، ۱۸۸۱)

شوافع میں سے امام مزنی اور حنابلہ میں سے علامہ ابن تیمیہ بھی پیروں کوستر سے متنی کی میں سے امام مزنی اور حنابلہ میں سے علامہ ابن تیمیہ یہ نے تفصیل سے اس موضوع پر بحث کی ہے۔ (ملاحظہ سے بحیے، فتاوی ابن تیمیہ ۱۰۹/۲۲،۱۰۹)

دیگرفقہاء میں سے امام اوزائ اورامام ابوثور ، امام مالک وامام شافی کے ہم خیال ہیں اور امام ثوری ، امام ابوصنیف کے ہم خیال ہیں۔ (المحموع شرح المعهذب للامام نووی، ۱۷۵/۳) (۲) رسول اللہ علی کے طریقہ نماز کے سلسلے میں، جوروایات مروی ہیں ان سے معلوم

ر میں دوں مدریت سے رہید کا رہے ہے۔ ہوتا ہے کہآ پ سجدے میں اپنے باز وؤں کو پہیٹ اور رانوں سے الگ رکھ کر سجدہ فر ماتے تھے۔ '' میں مصالحہ سے اللہ میں استان کو ایسان میں مصالحہ میں مصالحہ میں مصالحہ میں مصالحہ میں مصالحہ میں مصالحہ می

حضرت عبدالله بن اقرم فرماتے ہیں: میں نے رسول الله علی کواس طرح سجدہ

کرتے ہوئے ویکھا کہ آپ کے بغل کی سفیدی نظر آرہی تھی۔ (جامع ترمذی، کتاب الصلاة، باب ماجاء فی التحافی فی السحود، حدیث: ۲۷٤) حضرت میموند فرماتی ہیں: ''نبی علی جب سجده کرتے تھے تو اپنے دونوں ہاتھوں کو اس حد تک الگ رکھتے تھے کہ بکری کا چھوٹا بچہ آپ کے نیچ سے نکل سکتا تھا۔'' (صحیح مسلم، کتاب الصلاة، باب ما یحمع صفة الصلاة... حدیث: ٤٩٦)

کیاسجدے کا بیطریقه مردوں اورعورتوں دونوں کے لیے ہے یاعورتوں کے طریقهٔ سجدہ میں کچھ فرق ہے؟

فقہاء کا خیال ہے کہ رسول اللہ علیات کے عمل سے، جوطریقہ معلوم ہور ہاہے وہ مردول کے لیے ہے۔ جوطریقہ معلوم ہور ہاہے وہ مردول کے لیے ہمتر ہے کہ وہ سمٹ کر اور اپنی رانوں کو پیٹ سے لگا کر سجدہ کریں۔ المو سوعة الفقهیة میں ہے' عورت سجد ہے میں اپنی بازووں کوز مین پر بچھائے گی، اپنی پیٹ کو اپنی رانوں سے ملائے گی اور سمٹ کر سجدہ کر ہے گی۔ پردے کی مناسبت سے بیاس کے لیے بہتر ہے۔ اپنی رانوں سے ملائے گی اور سمٹ کر سجدہ کر کے گی۔ پردے کی مناسبت سے بیاس کے لیے بہتر ہے۔ اس کے لیے مردوں کی طرح اپنے بازووں کو پیٹ سے الگ رکھنا مسنون نہیں ہے۔'' (۸۹/۷)

ی فقہاء احناف ہی کانہیں بلکہ شوافع اور حنابلہ کا بھی یہی خیال ہے۔ فقہ شافعی کی مشہور کتاب المھذب میں ہے: ''عورت سمٹ کر سجدہ کرے گی ،اس لیے کہ بیستر کی مناسبت سے بہتر ہے۔'' اس کی شرح میں امام نوویؒ فرماتے ہیں: ''امام شافعؒ اور ان کے اصحاب نے فرمایا ہے: ''مسنون بیہے کہ سجدے میں مردا پنی کہتوں کو اپنے پہلوسے دورر کھے اور اپنے پیٹ کو اپنی رانوں سے اٹھا کرر کھے اور عورت سمٹ کر سجدہ کرے۔'' (المحموع للنووی، ۱۳/۰۶)

حنبلی فقیہ امام خرقی طریقۂ نمازی تفصیلات بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں: "اس سلسلے میں مرد اور عورت کا معاملہ یکسال ہے۔ سوائے اس کے کہ عورت رکوع اور سجدہ سمٹ کر کے گی۔ "اس کی شرح میں علامہ ابن قد امہ حنبلی فرماتے ہیں: "اصل بیہ ہے کہ نماز کے جو احکام مردول کے لیے ہیں، وہی عورتوں کے لیے بھی ہیں۔ اس لیے کہ خطاب ان کو بھی شامل ہے سوائے ہیئت سجدہ کے۔ مردول کے لیے سجدہ میں بازوؤں کو پہلوسے دورر کھنے کا حکم ہے لیکن عورتوں کے لیے سجدہ کر ہیں، تا کہ ان کا ستر بہتر طریقے سے ہوسکے۔ "امام نووی نے اس سلسلے میں حضرت علی گا ایک اثر بھی نقل کیا ہے۔ (امنی، ۱۲/۱ ھ)

فقہاء نے عورتوں کے طریقۂ سجدہ میں فرق کے سلسلے میں ابودا وُدَّ، ابن ابی شیبہ ًاور بیہوگُّ کے حوالے سے بعض روایات نقل کی ہیں ، لیکن ان کا پایۂ استناد کم زور ہے۔

# نايا كى ميں قرآن پر صناياسننا

سوال: کیاعورت ناپاکی کی حالت میں قرآن من اور پڑھ سکتی ہے؟ کیا وہ اس حالت میں دستانے پہن کر قرآن چھؤ سکتی ہے؟

جواب: عورت کی ناپا کی کی تین حالتیں ہیں جنابت، حیض (ماہ داری) اور نفاس (بعداز ولادت)۔ ان حالتوں میں قرآن سننے میں کوئی حرج نہیں ہے، کیکن قرآن پڑھنا جائز نہیں ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول علیقیہ نے فرمایا:

لاَ تَقُواَأُ الُحَائِضُ وَلاَ الُجُنُبُ شَيْئًا مِّنَ الْقُرُآنِ.(حامع ترمذي،

ابواب الطهارة، باب ماجاء في الجنب والحائض انهما لا يقرآن القرآن، حديث: ١٣١)

''حائضہ اور جنبی کچھ بھی قرآن نہ پڑھے۔''

ایک روایت میں ہے کہ نبی علیہ حالت جنابت میں قرآن پڑھانے سے احتراز کرتے تھے۔ (حامع ترمذی، ابواب الطهارة، باب ماجاء فی الرجل یقرأ القرآن علی کل حال مالم یکن جنباً، حدیث: ١٤٦)

حالت ِ جنابت میں قر اُت قر آن کے جائز نہ ہونے پر فقہاء کا اتفاق ہے۔البتہ چیض و نفاس کی حالت میں مالکیہ قر اُن جائز قرار دیتے ہیں۔ (الموسوعة الفقهیة، ۹/۳۳ ه، قراء هٔ) کی حالت میں اسے ناجائز کہا ہے۔ان کی حالت میں اسے ناجائز کہا ہے۔ان کا استدلال آیت ِقر آنی اور حدیث نبوی دونوں سے ہے۔اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

لاَ يَمَسُّهَ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ٥ (الواقع: ٤٩)

''اسے مطہرین کے سواکوئی چھونہیں سکتا۔''

آں حضرت علیاتہ نے اہلِ یمن کے لیے حضرت عمروبن حزم کے ساتھ، جو تحریر بھیجی تھی

اس میں سیحکم بھی تھا کہ'' قر آن کو صرف پاک شخص ہی چھوئے۔'' (متدرک حاکم، داری، دارتطنی) البعتہ فقہائے احناف نے معلّمہ ُ قر آن کے لیے کچھ رخصت دی ہے کہ وہ حالت ِ حیض میں قر آن کا ایک ایک لفظ الگ الگ کر کے ریڑھا سکتی ہے۔ (الموسوعة:۳۲۱/۱۸)

# اسقاطِ مل کے بعدنا یا کی کی مدت

سوال: اگر حاملہ عورت کا ابتدائی دنوں میں بچہ گرجائے (Miscarriage) تو اس صورت میں وہ کتنے دنوں تک نا یا ک رہتی ہے اور اس صورت میں نماز کے بارے میں کیا تھم ہے؟

جواب: ولا دت کے سبب آنے والے خون کونفاس کہتے ہیں۔ خواہ ناقص الخلقت ولا دت یا اسقاط ہو۔ اس کی کم سے کم کوئی حذبیں ، البتہ زیادہ سے زیادہ مدت چالیس دن ہے۔ حضرت ام سلم "بیان کرتی ہیں: ''رسول اللہ علیہ کے عہد میں عورت بعد از ولا دت چالیس دن بیٹی رہتی تھی۔' ابواب الطہارہ ، باب ما جاء فی کم تمک النفساء) امام ترفدگ نے بیہ حدیث بیان کرنے کے بعد لکھا ہے: ''اہل علم (صحابہ، تا بعین ، تبع تا بعین وغیرہ) کا اس بات پر اتفاق ہے کہ بعد از ولا دت عورت چالیس دن تک نماز نہیں پڑھے گی۔ اللہ یہ کہ وہ اس سے پہلے ہی دکھی کے کہ بعد از ولا دت عورت چالیس دن تک نماز نہیں پڑھے گی۔ اللہ یہ کہ وہ اس سے پہلے ہی دک گرز نے کے بعد بھی خون دیکھے تو اکثر اہل علم کا کہنا ہے کہ وہ چالیس دن کے بعد نماز نہیں مرازے کے بعد بھی خون دیکھے تو اکثر اہل علم کا کہنا ہے کہ وہ چالیس دن کے بعد نماز نہیں مرازے گی۔ بیا کثر فقہاء کا قول ہے۔ سفیان توری ، عبد اللہ بن مبارک ، شافعی ، احمد اور اسحاق رحم اللہ کا بھی یہی قول ہے۔ حسن بھرگ کا قول ہے کہ اگر خون آنا بند نہ ہوتو وہ بچاس دنوں تک نماز نہیں پڑھے گی ۔ عطابن ابی ربائ اور شعمی گناس کی مدت ساٹھ دن قرار دیتے ہیں۔

(جامع ترمذي،حوالهسابق)

احناف کے نزد مک بھی نفاس کی زیادہ سے زیادہ مدت چالیس روز ہے۔

نماز بیهٔ کریژهنا

**سوال:** بعض عورتیں فرض نماز بھی بیٹ*ے کر پڑھ*تی ہیں۔نماز بیٹ*ے کر پڑھنے میں کو*ئی حرج تونہیں۔ کھڑے ہوکرنماز پڑھنے سے کیازیادہ ثواب ملتاہے؟ **جواب:** فرض نماز کھڑے ہوکر پڑھنی ضروری ہے۔ بیتھم مرداورعورت دونوں کے لیے ہے۔ اس لیے کہ قیام (کھڑا ہونا) نماز کے فرائض میں سے ہے۔اللّٰد تعالیٰ کاارشاد ہے:

وَ قُومُوا لِللهِ قَانِتِيُنَ (البقره:٢٣٨)

"الله كآ كاس طرح كفر بهو، جيه فرمال بردارغلام كفر بهوتے ہيں۔"

طاقت کے باوجودا گرکوئی شخص (خواہ مردہو یاعورت) فرض نماز بیٹھ کر پڑھے گا تواس کی نماز نہیں ہوگی۔ ہاں بیاری، کم زوری یا کوئی عذر ہوتو بیٹھ کر نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ حضرت عمران بن حصین ؓ سے روایت ہے کہ مجھے بواسیر کا مرض تھا۔ میں نے نبی عیف سے نماز کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا:

صَلِّ قَائِمًا، فَإِنُ لَّمُ تَسْتَطِعُ فَقَاعِدًا، فَإِنُ لَّمُ تَسْتَطِعُ فَعَلَى جَنْبٍ. (صحيح بحارى، ابواب تقصير الصلاة، باب اذا لم يطق قاعداً صلى على جنب، حديث: ١١١٧)

'' کھڑے ہوکرنماز پڑھو،اگر کھڑے نہ ہو سکتے ہوتو بیٹھ کر پڑھواورا کر بیٹھ نہ سکتے ہوتو لیٹ کر پہلو پرنماز پڑھو۔''

البته فرض کےعلاوہ دوسری نمازوں میں طاقت کے باوجود بیٹھ کرنماز پڑھنا جائز ہے، البته اس کا ثواب کھڑے ہوکرنماز پڑھنے کی نسبت نصف ہے۔حضرت عبداللہ بن عمر وؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا:

صَلاَ ةُ الرَّجُلِ قَاعِداً نِصْفُ الصَّلاَةِ. (صحيح بحارى، كتاب صلاة

المسافرين، باب حواز النافلة قائماً و قاعداً، حديث: ٧٣٥)

''بیٹھ کرنماز پڑھنے کا ثواب آدھی نماز کے برابرہے۔''

نمازتهجر كى بإجماعت ادائى

سوال: کیا ہم عورتیں نماز تہجر مسجد میں امام کے بیچھے بڑھ کتی ہیں؟

ناد بان المناف المناه المناه وسدامات كون شالبوت بعد

لا تُفتُعُوا نِسَاءَ كُمُ الْمُسَاجِلَ، وَ بَيْوِنُهُنَّ خَيْرٌ لُّهِنَّ (سن الله

داؤد، كلم المعملاة، باب ماجه في حروج المساء المعالم المعملاة باب ١٩٢٥) ي كار كارال المراك ال

-لايد يمبرنا كانجه المبين البريس المريم المجتزي الألان اليك الا

# كالإدتر كاركتيل

.- ٦٤٠ کيزه، ٢٠

# سي به المعنفالان الذلافي

سراليا، على - جون أبول اما نادنسة كرك موثلة تأربش، ال هو الله احد جور مقليلالالاا - ليؤلك لولي الداريين المعاليمة كيا تسمار ريداً بعن المريدي جواب: شب معراج اورشب برأت کی فضیلت سے متعلق جتنی روایات ہیں، تقریباً سب پر محدثین نے کلام کیا ہے۔ ان فضیلتوں کی وجہ سے ہی ان راتوں میں عبادت کا خصوصی اہتمام کیا جا تا ہے۔ جہاں تک مخصوص طریقے سے نماز اوا کرنے کا معاملہ ہے۔ یعنی قل هو الله احدیا کوئی دوسری سورت ہر رکعت میں متعین تعداد میں پڑھی جائے، تو یہ بھی سنت سے ثابت نہیں ہے۔ بہتر ہے کہ نوافل کی اوائی اسی طریقے پر کی جائے، جس طرح اللہ کے رسول عقیقہ کا معمول تھا۔ آپ کا ارشاد ہے:

صَلُّوا كَمَا رَأَيُتُمُونِيُ أُصَلِّيُ.

(صحيح بخاري، كتاب الإذان، باب الإذان للمسافر، حديث: ٦٣١)

"نمازای طرح پڑھو،جس طرح مجھے پڑھتے ہوئے دیکھتے ہو''

# صلوة الشبيح كي شرعي حيثيت

مدوال: صلوة التبيع مخصوص طريقے سے اداكى جاتى ہے۔ اس ميں متعين تعداد ميں تسبيحات بڑھى جاتى ہيں۔ ان كى شرعى حيثيت كيا ہے اور صلوة التبيع بڑھنے كاضح طريقه كيا ہے؟

جواب: بعض روایات میں صلوٰ قالتینی کی بڑی فضیلت بیان کی گئے ہے اوراس پر بہت اجرو تواب بتایا گیا ہے۔ حضرت عکر مدان ہے استاد حضرت ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ علیہ نے ان کے باپ حضرت عباس بن عبد المطلب سے فرمایا: 'اے میرے چچا! کیا میں آپ کوایک خاص چیز نددوں؟ کیا میں آپ کودس الی چیزیں نہ بتا کوں کداگر آپ انھیں اختیار کرلیں تو اللہ تعالی آپ کے شروع اور آخر کے، پرانے اور نئے، عمداً کیے ہوئے اور خلطی سے کیے ہوئے، وار تطلعی سے کیے موئے، چھوٹے بڑے، علانیہ اور پوشیدہ تمام گناہ معاف کردے۔' اس کے بعد آپ نے صلوٰ قالتینے کا طریقہ بتایا، پھر آخر میں فرمایا:''اگر آپ بینماز ہرروز پڑھ سکتے ہوں تو پڑھے،اگر ہفتہ میں ایک مرتبہ پڑھ سکتے ہوں تو پڑھے اور اگر میں ایک مرتبہ پڑھ سکتے ہوں تو پڑھے اور اگر عمر میں ایک مرتبہ پڑھ سکتے ہوں تو پڑھے۔'' اس روایت کے مطابق صلوٰ قالتینے کا، جوطریقہ مرتبہ پڑھ سکتے ہوں تو پڑھے۔'' اس روایت کے مطابق صلوٰ قالتینے کا، جوطریقہ آں حضرت علیہ نے نے بچا کو بتایا تھا وہ یہ ہے: '' آپ جارر کعت نماز پڑھیں، ہر رکعت میں آس حضرت علیہ نے اپنے بچا کو بتایا تھا وہ یہ ہے: '' آپ جارر کعت نماز پڑھیں، ہر رکعت میں آس حضرت علیہ نے اپنے بچا کو بتایا تھا وہ یہ ہے: '' آپ جار رکعت نماز پڑھیں، ہر رکعت میں آس حضرت علیہ نے اپنے بچا کو بتایا تھا وہ یہ ہے: '' آپ جار رکعت نماز پڑھیں، ہر رکعت میں

سورۂ فاتحہاورکوئی دوسری سورہ پڑھیں۔ پہلی رکعت میں قر اُت سے فارغ اور قیام کی حالت میں مول تويندره مرتبه بيه وعايرهين: سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اكبر پھرركوع كيجياوراس ميں يهي دعا دس مرتبہ بڑھيے، پھرركوع سےسراٹھائيےاوردس مرتبہ يهي دعا پڑھیے، پھرسجدہ کیجیےاور دس مرتبہ یہی دعا پڑھیے، پھرسجدہ سے سراٹھا کر بیٹھیےاور دس مرتبہ یہی دعا پڑھیے، پھر دوسراسجدہ تیجیےاور دس مرتبہ یہی دعایڑھیے، پھرسجدہ سے سراٹھا کر بیٹھیے۔ گویا ہررکعت میں آپ پچہتر مرتبہ بیدعا پڑھیے، پھر دوسری، تیسری اور چوتھی رکعت میں بھی آپ پچہتر مرتبہ یہی دعا يرِ هيے'' يرروايت سنن افي واؤو (كتاب النطوع، باب صلاة النسبيح، حديث: ١٢٩٧)، سنن ابن ملجه (ابواب اقامة الصلواة، باب ماجاء في صلاة التسبيح، حديث: ١٣٨٦، ١٣٨٧) كـ علاوه صحيح ابن خزيمه، مجم طبرانی اورسنن بیہق میں بھی مروی ہے۔علامہ البانی نے اسے سیح قرار دیا ہے۔محدث سندی فرماتے ہیں: بعض حفاظ حدیث نے اس حدیث پر کلام کیا ہے۔ لیکن سیح میہ ہے کہ بیرحدیث ثابت ے، اس بِعُل كياجا سكتا ہے (و الصحيح انه حديث ثابت ينبغي للناس العمل به)\_ مدوال: 'صلوٰ قالتبیع کی شرعی حیثیت' کے زیرعنوان اس کی افضلیت کی رائے ظاہر کی گئی ہے اور اس سلسلے میں وار دحدیث کے بارے میں کہا گیا ہے کھیجے بیہ ہے کہ بیرحدیث ثابت ہےاوراس پر عمل کیا جاسکتا ہے۔ جب کہ الموسوعة الفقهیة کویت کی جلدے۴،ص:۱۵۰-۱۵۱پر بحث کے بعد تیسراقول اس کے غیرمشروع کا بھی ہے،جیسا کہ رقم ہے:

الحكم التكليفى: اختلف الفقهاء فى حكم صلاة التسبيح، و سبب اختلافهم فيها اختلافهم فى ثبوت الحديث الوارد فيها: القول الاول: قال بعض الشافعية: هى مستحبة، و قال النووى فى بعض كتبه: هى سنة حسنة...

القول الثاني: ذهب بعض الحنابلة الى أنها لا بأس بها، و ذلك يعنى الجواز...

والقول الثالث: أنها غير مشروعة. قال النووى في المجموع: في استحبابها نظر لأن حديثها ضعيف و فيها

تغيير لنظم الصلاة المعروف فينبغى الأيفعل بغير حديث و ليس حديثها ثابت، و نقل ابن قدامة ان أحمد لم يثبت الحديث الوارد فيها ولم يرها مستحبة. قال: و قال أحمد: ما تعجبنى، قيل له، لم؟ قال: ليس فيها شىء يصحّ، و نفض يده كالمنكر.

والحديث الوارد فيها جعله ابن الجوزى من الموضوعات. وقال ابن حجر في التلخيص الحبير، ج:٢، ص:٧، الحق أن طرقه كلها ضعيفة ...... قال: و قد ضعفها ابن تيمية والمزّى، و توقف الذهبي، حكاه ابن عبد الهادى في احكامه. ولم نجد لهذه الصلاة ذكرًا فيما اطّلعنا عليه من كتب الحنفية والمالكية، الا ما نقل في التلخيص الحبير، عن ابن العربي أنه قال: ليس فيها حديث صحيح و لا حسن. (الموسوعة الفقهية ج:٢٧، ص:١٥١-١٥١)

اس تفصیل ہے معلوم ہوا کہ صلوق الشبیح کی شرعی حیثیت محل نظر ہے،اس لیے مطلق اس کے استخباب برحکم نہیں لگایا جاسکتا۔

بدراه كرم اس سلسلے ميں وضاحت فرمائيں۔

جواب: الموسوعة الفقهية مين صلاة التسبيح كے بارے مين مفصل بحث موجود ہے۔
اس كے مطابق فقهاء كے تين گروہ ہيں۔ايك گروہ اسے متحب قرار دیتا ہے، دوسرااس كے جواز كا
قائل ہے اور تيسرا اسے غير مشروع كہتا ہے۔ فقهاء كابيا اختلاف اس بات پر بنی ہے كہ اس كی
فضيلت سے متعلق، جوحد بيث مروى ہے وہ صحيح ہے يانہيں؟ علماء ومحدثين كاايك گروہ اسے صحيح قرار
دیتا ہے تو دوسرا گروہ اسے ضعیف یا موضوع كہتا ہے۔ الموسوعة الفقهية ميں دونوں گروہوں
كاذ كر ہے۔آپ نے غير مشروع قرار دینے والوں كے اقوال تو پور نقل كرد ہے ہيں، كيان صحيح

قر اردینے والوں کے اقوال، جو الموسوعة الفقهیة میں درج کیے گئے تھے۔ حذف کردیے۔ سطور ذیل میں انھیں بھی نقل کردینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

قالوا: و قد ثبت هذا الحديث من هذه الرواية، و هو ان كان من رواية موسى بن عبدا لعزيز فقد وثقه ابن معين، و قال النسائى: ليس به بأس، و قال الزركشى: الحديث صحيح و ليس بضعيف، و قال ابن الصلاح: حديثها حسن و مثله قال النووى فى تهذيب الأسماء واللغات. و قال المنذرى: رواته ثقات.

(الموسوعة الفقهية، ج٢٧، ص١٥٠-١٥١)

"(صلوة التبیح کومتحب قرار دینے والوں نے سنن الی واؤد میں مروی، جس حدیث سے استدلال کیا ہے، اس کے بارے میں ) وہ کہتے ہیں: پیرحدیث اس سندسے ثابت ہے۔ اس میں اگر چہا کی راوی موئی بن عبدالعزیز ہیں (جن پر بعض علاء نے کلام کیا ہے ) لیکن ابن معین نے انھیں ثقة قرار دیا ہے اور نسائی نے فرمایا ہے کہ ان کی روایت قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ زرکثی فرماتے ہیں: پیرحدیث صحیح ہے، ضعیف نہیں قبول کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ زرکثی فرماتے ہیں: پیرحدیث صحیح ہے، ضعیف نہیں ہے، ابن الصلاح نے لکھا ہے: صلوۃ التبیع والی حدیث حسن ہے۔ الیی ہی بات نو وی نے تہذیب الاساء واللغات میں کسی ہے۔ منذری فرماتے ہیں: اس حدیث کے تمام راوی ثقد ہیں۔ "

جب کسی حدیث کی صحت وعدم صحت کے بارے میں محدثین کے دوگروہ ہوں۔ایک اس کو سیح قرار دیتا ہواور دوسرا غیر سیح ، تو اتنی آسانی سے اس حدیث کو بے اصل اور اس پر بنی تھم کو غیر مشروع قرار نہیں دیا جاسکتا۔

صلوٰۃ السبح کی حدیث کن کتب حدیث میں آئی ہے اور اس پر محدثین نے کیا بحثیں کی ہیں، انھیں سطور ذیل میں نقل کردینا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

صحاح ستہ میں سنن ابی داؤد اور سنن ابن ماجہ کے علاوہ پیسنن تر مذی میں بھی مروی

م- ملا خطر يجيابواب الصلاة، باب ماجاء في صلاة التسبيح، حديث: ٤٨٢

امام ترفدی نے لکھا ہے کہ صلاۃ التیبیع کی حدیث حضرت ابن عباسؓ کے علاوہ حضرت اللہ بن عباسؓ کے علاوہ حضرت اللہ بن عباس اللہ

وقد روى عن النبى عُلَيْكَ غير حديث فى صلاة التسبيح، ولا يصحّ منه كبير شىء، وقد رأى ابن المبارك وغير واحد من اهل العلم صلاة التسبيح، و ذكروا الفضل فيه. (ترمذى، حوالة سابق)

''صلاق التبیع کے بارے میں نبی علیہ سے ایک سے زائد حدیثیں مروی ہیں۔ان میں سے زیادہ ترضیح نہیں ہیں۔ابن المبارکؒ اور متعدد اصحاب علم صلوٰق التبیع کے قائل ہیں اور انھوں نے اس کی فضیلت بیان کی ہے۔''

فقدالسنداسلامی فقہ کے عصری لٹریچر کی ایک اہم اور قابل ذکر کتاب ہے۔اس کے مصنف مشہور اخوانی السید سابق ہیں۔ انھوں نے صلوٰ ق الشبیح کا اثبات کرکے دلیل میں وہی حدیث پیش کی ہے، جواو پر ذکر کی گئی ہے اور اس کا پیتھم بیان کیا ہے:

رواه ابو داؤد و ابن ماجة وابن خزيمة في صحيحه والطبراني. قال الحافظ: و قد روى هذا الحديث من طرق كثيرة و عن جماعة من الصحابة، و أمثلها حديث عكرمة هذا، و قد صحّحه جماعة، منهم الحافظ ابوبكر الآجرى و شيخنا ابو محمد عبد الرحيم المصرى و شيخنا الحافظ ابو الحسن المقدسي رحمهم الله. قال ابن المبارك: صلاة التسبيح مرغّب فيها. يستحب ان يعتادها في كل حين ولا يتغافل عنها. (نقه السنة، السيد سابق، ص ٢١٢)

"اس حدیث کوابودا و د، ابن ماجه، ابن خزیمه (نے اپنی ضحح میں) اور طبر انی نے روایت
کیا ہے۔ حافظ (ابن حجر) فرماتے ہیں: بیر حدیث بہت سے طرق سے متعدد صحابہ سے
مروی ہے۔ ان میں سب سے اچھی عکر مہ کی بیروایت ہے۔ اسے بہت سے محدثین
نے ضحح قرار دیا ہے۔ ان میں حافظ ابو بکر الآجری، ہمارے شخ ابو مجمع عبد الرحیم المصری
اور ہمارے شخ حافظ ابو الحسن المقدی بھی ہیں۔ ابن المبارک نے فرمایا ہے: صلوق السیح
کی ترغیب آئی ہے۔ مستحب سے ہے کہ ہمہ آں اسے معمول بنالیا جائے اور اس سے
غفلت نہ برتی جائے۔''

سنن الى داؤد كالك محقق نسخه بيت الافكار الدولية رياض سے شائع ہوا ہے۔ اس ميں اس حديث كے بعدامام سيوطيؒ كے حوالے سے اس كا، جو حكم بيان كيا گيا ہے، اسے بھى نقل كردينا مناسب معلوم ہوتا ہے۔

قال السيوطى: وأفرط ابن الجوزى فأورد هذا الحديث فى كتاب الموضوعات و اعلّه بموسى بن عبد العزيز، قال انه مجهول، قال الحافظ ابو الفضل بن الحجر فى كتاب الخصال المكفّرة للذنوب المقدمة والمؤخرة: أساء ابن الجوزى بذكر هذا الحديث فى الموضوعات، وقوله ان موسى بن عبد العزيز مجهول لم يُصِب فيه فان ابن معين والنسائى وثقاه، و قال فى أمالى الأذكار: هذا الحديث أحرجه البخارى فى جزء القراءة خلف الامام، وابو داؤد وابن ماجة وابن خزيمة فى صحيحه والحاكم فى مستدركه و صحّحه البيهقى وغيرهم. و قال ابن شاهين فى الترغيب: سمعت أبا بكر ابن داؤد يقول سمعت أبى يقول أصحّ حديث فى صلاة التسبيح هذا. قال: و موسى بن عبدا لعزيز وثقه ابن معين والنسائى

وابن حبان و روى عنه خلق، أخرج البخاري في جزء القراء ة هذا الحديث بعينه و أخرج له في الأدب حديثاً في سماع الرعد، و ببعض هذه الأمور ترتفع الجهالة، و ممّن صحّح هذا الحديث أو حسّنه غير من تقدّم: ابن منده و ألَّف في تصحيحه كتا باً والآجري والخطيب و أبو سعد السمعاني و أبو موسى المديني و أبو الحسن بن المفضل والمنذري وابن الصلاح والنووي في تهذيب الأسماء و آخرون، قال الديلمي في مسند الفردوس: صلاة التسبيح أشهر الصلوات و أصحّها اسنادًا، و روى البيهقي وغيره عن أبي حامد الشرقي قال: كنت عند مسلم بن الحجاج و معنا هذا الحديث فسمعت مسلماً يقول: لا يروى فيها اسناداً أحسن من هذا، و قال الترمذي: قد رأى ابن المبارك وغيره من أهل العلم صلاة التسبيح و ذكروا الفضل فيها. و قال البيهقي: كان عبد الله بن المبارك يصلُّيها و تداولها الصالحون بعضهم عن بعض، و فيه تقوية للحديث المرفوع.

''سيوطی نے فر مايا ہے: ابن الجوزی نے اس حديث کو کتاب الموضوعات ميں شامل کر کے زيادتی کی ہے۔ انھوں نے اس کی علّت موئی بن عبدالعزیز کوقر اردیا ہے اور کہا ہے کہ وہ مجہول ہیں۔ حافظ ابن حجر نے اپنی کتاب الحصال المحقّرة ميں کھا ہے: ابن الجوزی نے اس حدیث کو کتاب الموضوعات ميں درج کر کے براکيا۔ ان کا يہ کہنا کہ موئی بن عبدالعزیز مجہول ہیں، شیخ نہیں۔ اس لیے کہ ابن معین اور نسائی نے انھیں ثقہ قرار دیا ہے۔ ابن حجر نے اُمالی لا ذکار میں کھا ہے: اس حدیث کوامام بخاری نے (حزے القراء قد خلف الامام میں) ابودا کو د، ابن ماجہ اور ابن خزیمہ نے این صحیح میں (حزے القراء قد خلف الامام میں)

اور حاکم نے اپنی متدرک میں بیان کہاہے۔ بیہ فی اور دیگرمحدثین نے اسے سیجے قرار دیا ہے۔ابن شامین نے الترغیب میں لکھاہے: میں نے ابو بکر بن الی داؤد کو پیے کہتے ہوئے سنا ہے: "میرے باب بیان کرتے تھے کے صلوۃ التبیع کے سلسلے میں سب سے مجھے حدیث یہی ہے۔' انھوں نے بہجھی لکھاہے:موسیٰ بنعبدالعزیز کوابن معین ،نسائی اور ابن حیان نے ثقة قرار دیا ہے اوران سے بہت سےلوگوں نے روایت کی ہے۔ بخار ی نے جزءالقراءة میں بعینہ اس مدیث کی تخ تح کی ہے اورالاً دب میں ساع رعد کے موضوع برایک حدیث موسیٰ بن عبدالعزیز کی سند سے بیان کی ہے۔ان امور سے موسیٰ بن عبدالعزیز مجہول نہیں رہتے۔ دیگر جن حضرات نے اس حدیث کو صحیح یاحسن قرار دیا ہے ان میں ابن مندہ (جضول نے اس کی صحت پر بحث کرتے ہوئے ایوری ا یک کتاب کھی ہے ) آجری، خطیب، ابوسعد السمعانی، ابومویٰ المدینی، ابوالحن بن المفصل ،منذري، ابن الصلاح، نووي (تهذيب الاسماء) اورد يكرمحد ثين شامل ہیں۔ دیلمی نے مندفر دوس میں لکھاہے:صلوٰۃ التبیع مشہور نماز ہےاوراس سلسلے میں مروی حدیث کی سند صحیح ترین ہے۔ ہیہ قی اور دیگر نے ابو حامد شرقی کا بیقول نقل کیا ہے ''میں مسلم بن حجاج کے پاس تھا۔اس وقت یہی حدیث جمارے درمیان زیر بحث تھی۔انھوں نے فرمایا: اس موضوع برمروی احادیث میں سب سے اچھی سنداسی حدیث کی ہے۔''تر مٰری نے فرمایا: ابن المبارک اور دیگراصحاب علم صلوٰ ۃ التبہے کے قائل ہیںاورانھوں نے اس کی فضیلت بیان کی ہے۔ بیہ قی نے فر مایا ہے :عبداللہ بن المسارک بەنمازىيۇھتے تھے۔ بعد میں صالحین میں بەمتداول ہوگئ۔اس سے مرفوع حدیث کو تقویت حاصل ہوتی ہے۔''

'جامع الاصول فی احادیث الرسول' محدث ابن الاثیر الجزری (م ۲۰۲ه) کی مشہور کتاب ہے۔اس میں انھوں نے حدیث کی امہات الکتب سے مخصوص ترتیب کے ساتھ احادیث جمع کی ہیں۔سنن ابودا وَ داورسنن تر مذی کے حوالے سے انھوں نے اس حدیث کو بھی نقل کیا ہے۔ اس کتاب کے نصوص کی تحقیق ،احادیث کی تخ ترخ ترک اور تعلق کی خدمت موجودہ دور کے مشہور محقق عبد القادر الارنا وَ وط نے انجام دی ہے۔اس حدیث پر انھوں نے بیرحاشید لگایا ہے:

رواه ابو داؤد ..... والترمذى ..... والحاكم فى المستدرك ..... و صحّحه و وافقه الذهبى، و هو حديث صحيح لطرقه و شواهده الكثيرة، و قد صحّحه جماعة من العلماء. (حامع الاصول، ٢٥٤/٦)

''اس کی روایت ابودا کو داور تر ندی نے کی ہے اور حاکم نے متدرک میں اسے بیان کیا ہے اور اسے سے طرق اور شواہد ہے اور اسے سے قر اردیا ہے۔'' کی بنا پر بیر حدیث سے جے ہے۔ بہت سے علاء نے اسے سے قر اردیا ہے۔''

علا مہ محمد ناصر الدین الالبانی (م۱۹۹۹) عصر حاضر کے مشہور محدث ہیں۔ تحقیقِ حدیث کے معاطع میں بہت بخت تصور کیے جاتے ہیں۔ مگر انھوں نے بھی اس حدیث کو تحتی قرار دیا ہے۔ سنن ابی داؤد، سنن ترفدی اور سنن ابن ماجہ میں، جن سندوں سے بیحدیث مروی ہے سب کو انھوں نے سیح کہا ہے۔ مشکل قالمصابی میں انھوں نے اس حدیث پر، جوحاشیہ لگایا ہے اسے یہاں نقل کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے، لکھتے ہیں:

''اس حدیث کوابوداؤد (۱۲۹۷) اور ابن ماجہ (۱۳۸۷) نے ضعیف سند سے روایت کیا ہے۔ اس میں موی بن عبدالعزیز اور تھم بن ابان ہیں۔ یہ دونوں حافظہ کے پہلو سے ضعیف ہیں۔ حاکم (۱/۳۱۸) پھر ذہبی نے اس کے قوی ہونے کا اشارہ کیا ہے۔ یہی بات تھے ہے۔ اس لیے کہ اس حدیث کے بہت سے طرق اور شواہد ہیں، جن سے واقفیت رکھنے والے کو قطعی طور پر معلوم ہوجا تا ہے کہ جن لوگوں نے اسے موضوع یا باطل کہا ہے، ان کے برخلاف اس حدیث کی مضبوط بنیاد موجود ہے۔ خطیب بغدادی نے ایک کتاب میں، جو مکتبہ ظاہر یہ دشت میں بہصورت مخطوط مخفوظ ہے، اس کے تمام طرق کو جمع کردیا ہے۔ علامہ ابوالحنات (عبدالحی) کھنوی نے اپنی کتاب الآثار المرفوعة فی الاحبار الموضوعة (ص۳۵۳ -۱۳۵۳) میں اس پر تحقیق بحث کی کتاب الآثار المرفوعة فی الاحبار الموضوع ہر اس کے بنا لب کو اس سے رجوع کرنا چاہیے۔ ان کی بحث قاری کو اس موضوع پر کسی جانے والی تمام تحریروں سے بے نیاز کردیتی ہے۔ انھوں نے اس کے قوی ہونے کا اشارہ اس جانے والی تمام تحریروں سے بے نیاز کردیتی ہے۔ انھوں نے اس کے قوی ہونے کا اشارہ اس بات سے بھی کیا ہے کہ اس کے بعد ابورافع والی سندییان کی ہے۔ اس حدیث کے بارے میں اور

اس موضوع پر دیگرا حادیث کے بارے میں حافظ ابن جحر ؒ کے مفصل جوابات ملاحظہ کیجیے، جُواس کتاب کے آخر میں شامل ہیں۔' (مشکواۃ المصابیح، بتحقیق علامہ محمد ناصر الدین الالبانی، ۱۹/۱)

صلوۃ التبیع کے موضوع پر مردی حدیث کے بارے میں اتنی تفصیل بیان کرنے کی ضرورت اس لیے محسوس ہوئی تا کہ اس حدیث کے بارے میں پایا جانے والا اشکال رفع ہوسکے اور واضح ہوجائے کہ جہال ایک طرف بعض محدثین نے اس پر کلام کیا ہے اور اس کوضعیف یا موضوع کہا ہے، وہیں بہت سے پایے کے محدثین نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔

# مردے کے لیے دعائے مغفرت اور ایصال ثواب

سوال: مردہ کے لیے دعائے مغفرت کے بارے میں مشہور ہے کہ جب کسی آ دمی کا انتقال ہوتا ہے تہ بیت اور کے سے دعائے مغفرت کی جاتو تین دن ہر میں اس کی قبر پر جا کر کچھانہ کاراور قر آن کی کچھسور تیں پڑھ کر دعائے مغفرت کی جاتی ہے۔ مزید ہے کہ فاتحہ پڑھتے وقت جاتی ہے۔ مزید ہے کہ فاتحہ پڑھتے وقت اکثر لوگ قبرستان میں ہاتھ اوپر اٹھانے پر اعتراض کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قبرستان میں ہاتھ اوپر اٹھا کر مردے کے لیے دعائے مغفرت کرنا منع ہے۔ بدراہ کرم اس سلسلے میں صحیح رہ نمائی فرمائیں اور بتائیں کہ ایصالی تو اب کے سلسلے میں شریعت کے کیا احکام ہیں؟

جواب: احادیث میں زیارتِ قبور کا تھم دیا گیا ہے۔ اس سے آخرت کی یادتازہ ہوتی ہے۔ لیکن قبر پر جاکر دعائے مغفرت کرنا ضروری نہیں۔ اسی طرح میت کے گھر والوں کی تعزیت کرنا پیندیدہ اور مسنون عمل ہے۔ لیکن کسی مخصوص طریقے کورواج بنالینا اور ٹھیک ٹھیک اس کی پابندی کرنا مناسب نہیں ہے۔ قرآن کی کچھ سورتیں پڑھ کر کسی میت کے لیے دعائے مغفرت کرنا یا بعض اعمال صالحہ انجام دے کراس کا ثواب کسی میت کو پہنچانا جائز ہے۔ احادیث سے اس کا شوت ملتا ہے۔ اس موضوع پر مولانا مفتی جمیل احمد نذیری نے اپنی کتاب مسکلہ ایصال ثواب شوت ملتا ہے۔ اس موضوع پر مولانا مفتی جمیل احمد نذیری نے اپنی کتاب مسکلہ ایصال ثواب خوت کردہ مکتبہ صدادت ، نوادہ ، مبارک پور ، اعظم گڑھ ) میں تفصیل سے بحث کی ہے۔ اس سے رجوع کرنا چاہیے۔ اللہ کے رسول علی ہے اکثر بغیر ہاتھ اٹھائے دعا مانگی ہے اور بعض مواقع پر آپ سے ہاتھ اٹھا کردعا مانگنا بھی ثابت ہے۔

# كرنسى نوٹ ميں زكو ة كانصاب

**سوان:** زکوۃ کے لیے موجودہ کرنی نوٹ کی مقدار کیا ہے؟ ساڑھے سات تولہ سونا کے برابریا ۵۲ تولہ جاندی کے برابر کی رقم ،معیار سونا ہے یا جاندی؟

جواب: ادائی زکو ہے لیے فقہاء نے چاندی کومعیار مانا ہے۔ اس میں غریبوں اور مستحقین کی مصلحت اور مفادیث نظر ہے۔ جس شخص کے پاس ساڑ ھے باون تولہ چاندی کی رقم کے برابر کرنی نوٹ ہوں اس پرزکو ہا کہ ہوگ۔

## سیدخاندان کے لیے حرمت ِز کو ہ کی حکمت

سوال: زکو ۃ کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ سید خاندان کوز کو ۃ دینا جائز نہیں ہے۔ یعنی اس خاندان کے لوگوں کے لیے صدقہ یاز کو ۃ لینا حرام ہے۔اس کی کیا وجہ ہے؟

**جواب:** تمام فقہاء کااس پراتفاق ہے کہ رسول اللہ علیہ کے خاندان بنوہاشم کے لیے زکو ۃ جائز نہیں ہے۔ آں حضرت علیہ کاارشاد ہے:

إِنَّ الصَّدَقَةَ لاَ تَنْبَغِي لِآلِ مُحَمَّدٍ إِنَّمَا هِيَ أَوْسَاخُ النَّاسِ.

(صحيح مسلم، كتاب الزكوة، باب ترك استعمال آل النبي على الصدقة، حديث:١٠٧٢)

"صدقة (مرادز كوة) آل محدًك ليے جائز نبيں ہے بياد گوں كاميل كچيل ہے۔"

يرحمت بنوباشم كاعزاز واكرام كى بناير ب- الموسوعة الفقهية ميس ب:

حرمة الصدقة على بنى هاشم كرامة من الله لهم و لذريتهم حيث نصروه عُلَيْكُ في جاهليتهم و اسلامهم.

(1.1/1)

''بنو ہاشم کے لیے ذکو ۃ کی حرمت اللہ تعالیٰ کی جانب نے ان کے اور ان کی نسل کے لیے اخراز واکرام کی بناپر ہے۔اس لیے کہ انھوں نے عہد جاہلیت اور عہد اسلامی میں آس حضرت علیقہ کی نصرت و حمایت کی تھی۔''

بعض فقہاء کا خیال ہے کہ حرمت صرف عہد نبوی کے لیے تھی۔اب سادات کو بھی زکو ۃ دی جاسکتی ہے۔تفصیلات کتب فقہ میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

#### ز بورات پرز کو ة

سلوان: میراتعلق درمیانی طبقہ ہے ہے۔ میری شادی کو ایک سال سے پچھذا کدہو چکا ہے۔ مجھے
اپی شادی میں اسے زیورات ملے تھے، جن پرز کو ۃ نکالنا فرض ہوجا تا ہے۔ زیورات پرز کو ۃ کے
سلسلے میں جب میں نے اپنے شوہرمحتر م سے رجوع کیا تو اضوں نے مجھے ایک عجیب سی البھن
میں ڈال دیا۔ کہنے گئے کہ زیورات آپ کی ملکیت ہیں۔ ان کی زکوۃ آپ ہی کو نکالنی ہے۔ انھوں
نے مہرکی رقم ادا کردی تھی۔ میں نے اس رقم کو بھی زیورات میں تبدیل کرلیا تھا۔ سسرال میں
میرے پاس اپنی کوئی جائیدادتو ہے نہیں۔ میری ساری جع پونجی یہی زیورات ہیں۔ ان کی زکوۃ کس
طرح نکالوں، یہ میری سمجھ میں نہیں آتا۔ زکوۃ کے لیے درکار پیسے کہاں سے لاؤں؟ والدین کی
طرف بھی رجوع نہیں کر سکتے، کیوں کہ وہ اپنی ضرور تیں بھی بڑی مشکل سے پوری کریا تے ہیں۔

یہ اسلے میرا مسلہ نہیں ہے۔ درمیانی طبقے کی ہماری زیادہ تر بہنوں کے پاس اپنے زیورات کے علاوہ اور کوئی جا کدادتو ہوتی نہیں ہے۔ہم اپنے زیورات نے کر ہی ان کی ز کو ۃ ادا کرسکتی ہیں۔اس طرح چندسالوں میں ان کی مالیت اتنی کم ہوجائے گی کہ زیورات کا اصل مقصد ہی فوت ہوجائے گا۔ درمیانی طبقے کی خواتین کے لیے بیدایک پیچیدہ مسکہ ہے۔ز کو ۃ نہ نکا لئے پر احساسِ گناہ کے ساتھ زیورات کوزیب تن کرناان کا مقدر بن جاتا ہے۔

اس سلسلے میں دوسوالات جواب طلب ہیں:

(۱) کیابیوی کی ملکیت والے زیورات کی زکوۃ نکالناشو ہر برفرض نہیں ہے؟

(۲)اگرشوہرسےالگ بیوی کے پاس اپنی جدا گانہ ملکیت ہوتو کیااسلام میں اسے اپنی جائداد کے انتظام کی وہی آزادی حاصل ہے، جوشوہر کواپنی جائداد کے لیے حاصل ہے؟

جواب: مال داراورصاحب حیثیت مسلمانوں پرزکو قفرض ہے۔جن چیزوں پرزکو قواجب موتی ہے ان میں سونا، جاندی، کھیتی، کھیل، اموال تجارت اور جانور وغیرہ ہیں۔استعالی چیزوں

مثلاً زمین،مکان اورگھر بلوساز وسامان وغیرہ پرز کو ہنہیں ہے۔عورتیں زیب وزینت کے لیے سونے چاندی کے، جوزیورات بنوالیتی ہیں ان پرز کو ہ فرض ہے یانہیں؟ اس سلسلے میں علماء کا اختلاف ہے۔ بیافتیا ابن عمر ابعین کے زمانے میں بھی تھا۔حضرات صحابہ میں ابن عمر "، جابر "، اختلاف ہے۔ بیافتیا ابن عمر " ابور تابعین و متاخرین میں قاسم" ، شعبی "، قاد ہ ، محمد بن علی "، عمر آہ، عاکش" اور اساء بنت ابی بکر " اور تابعین و متاخرین میں قاسم" ، شعبی "، قاد ہ ، محمد بن علی " عمر آہ ابو عبید آہ ، اسحاق اور ابو و آور فقہائے اربعہ میں امام مالک "، امام شافعی اور امام احمد زیورات میں زکو ہ کے عدم وجوب کے قائل ہیں۔ بید حضرات آٹار صحابہ سے استدلال کرتے ہیں:

حضرت عائشہ اپنی بھیپیوں کو، جوان کے زیر پرورش تھیں، سونے کے زیورات پہناتی تھیں، مگر ان کی زکو ہنیں نکالتی تھیں۔ (موطا امام مالك، كتاب الزكون، باب مالا زكون فيه من الحلی والنبر والعنبر، حدیث: ٩٩، ١٠) حضرت نافع بیان کرتے ہیں که حضرت عبدالله بن عمراً پی صاحب زاد یوں اورلونڈ یوں کوسونے کے زیورات پہناتے تھے، مگران کی زکو ہنیں نکالتے تھے۔ (موطا امام مالک، حوالهُ سابق) اسی طرح حضرت اساء بنت ابی بکر کے بارے میں بھی مروی ہے کہ وہ اپنی لڑکیوں کوسونے کے زیورات بہناتی تھیں، مگران کی زکو ہنییں نکالتی تھیں۔ (بیبق) حضرت جابر بن عبدالله سے کسی نے پوچھا: کیا زیورات میں زکو ہ ہے؟ انھوں نے جواب دیا: نہیں۔ جابر بن عبدالله سے کسی نے پوچھا: کیا زیورات میں زکو ہ ہے؟ انھوں نے جواب دیا: نہیں۔ بیچھنے والے نے پھر دریا فت کیا: خواہ ان کی مالیت ایک ہزار دینار کو پہنچ جائے؟ فرمایا: خواہ اس

کیکن صحابہ، تا بعین اور فقہاء کی دوسری جماعت زیورات میں زکو ۃ واجب قرار دیتی ہے۔ ان میں عمر بن الخطاب، ابن مسعودٌ، عبدالله بن عمر و بن العاصٌ، سعید بن المسیّبؒ، سعید بن المسیّبؒ، سعید بن جبیرؒ، عطّاً ، عبایدٌ، عبدالله بن شدادٌ، جابر بن زیدٌ، ابن سیرینٌ، میمون بن مهرانٌ، زہریؒ، اور فقہائے اربعہ میں سے امام ابو حنیفہ ؓ قابل ذکر ہیں۔ ان حضرات کا استدلال درج ذیل احادیث نبوی سے ہے:

(۱) حضرت عبداللہ بن شدادٌ فرماتے ہیں: ہم ام المونین حضرت عائشہؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔انھوں نے فرمایا: ایک مرتبہر سول اللہ علیقی میرے پاس تشریف لائے۔آپ نے میرے ہاتھوں میں چاندی کے چھلے (بغیر سکینے کی اٹکوٹھیاں) دیکھے تو فرمایا: یہ کیا ہے عائشہ؟ میں

نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! میں نے اضیں آپ کے لیے زینت اختیار کرنے کے مقصد سے پہنا ہے۔ آپ نے فرمایا: کیا ان کی زکو ۃ ادا کرتی ہو؟ میں نے عرض کیا: نہیں (یا فرمایا کہ تصور اللہ بہت دے دیتی ہوں)۔ آپ نے نے ارشاد فرمایا: جہنم کی آگ سے محفوظ رہنے کے لیے ان کی زکو ۃ ادا کرنا ضروری ہے۔ (سن ابی داؤد، کتاب الزکاۃ، باب الکنز ما هو و رکو ۃ الحلی، حدیث: ٥٦٥، اسے دار قطنی ، حاکم اور پہنی نے بھی روایت کیا ہے اور اس کی سندھی کی شرط پر ہے، جبیا کہ حافظ ابن حجر نے لکھا ہے، بہ حوالہ: جامع الاصول ، ۱۹۰۸)

(۲) عن عمر و بن شعیب عن ابیع ن جده کی سند سے ایک روایت ہے کہ ایک عورت رسول اللہ علیہ کی خدمت میں اپنی ایک لڑکی کے ساتھ حاضر ہوئی۔ اس لڑکی کے ہاتھ میں سونے کے دوموٹے کنگن تھے۔ آل حضرت علیہ نے فر مایا: کیا تم اس کی زکو ۃ اداکرتی ہو؟ اس نے جواب دیا: نہیں۔ آپ نے فر مایا: کیا شخصیں اچھا لگے گا کہ اللہ تعالی روزِ قیامت اس کے بدلے جہنم کی آگ کے کنگن بہنائے؟ بیمن کراس نے دونوں کنگن اتار کرنبی علیہ کے آگے رکھ دیے جہنم کی آگ کے رسول کے لیے جیں۔ " رسن ابی داؤد، کتاب الزکاۃ، باب الکنز ما هو و زکاۃ الحلی، حدیث: ۱۹۲۹، سنن نسائی، کتاب الزکاۃ، باب زکاۃ الحلی، حدیث: ۱۹۷۹)

اسی سے ملتے جلتے مضمون کی ایک حدیث امام تر مذی ؓ نے بھی روایت کی ہے۔ (جامع ترمذی، ابواب الز کاۃ، باب ماجاء فی زکوۃ الحلی، حدیث: ۲۳۷)

تَصَدَّقُنَ يَا مَعُشَوَ النِّسَآءِ وَ لَوُ مِنُ حُلِيّكُنَّ. (صحيح بحارى، كتاب الزكاة، باب الزكاة على الزوج، حديث: ٢٦١، صحيح مسلم، كتاب الزكاة، باب فضل النفقة والصدقة على الاقربين، حديث: ١٠٠٠)

"اعورتو!صدقه كرو، خواة تحين ايزيرات بى مين سے كرنا يرا د.٠٠٠)

( م) عطاء بن ابی رہائے فرماتے ہیں کہ ام المومنین حضرت ام سلمہ فرماتی ہیں: میں سونے کے زیورات بہنا کرتی تھی۔ایک مرتبہ میں نے اللہ کے رسول عیالیہ سے دریافت کیا: کیا

ان کا شار بھی اس مال پر ہوگا، جس کے جمع کرنے پر عذاب کی خبر دی گئی ہے۔ آل حضرت علیہ اس مال پر ہوگا، جس کے جمع کرنے پر عذاب کی خبر دی گئی ہے۔ آل حضرت علیہ اللہ عن نہیں ہوگا۔' (سنن ابی داؤد، کتاب الزکاۃ باب الکنز ما ھو و زکاۃ الحلی، حدیث: ١٥٦٤)

ان احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ زیورات کی زکو ۃ نکالنی واجب ہے۔ بیا حادیث مرفوع ہیں اور وجوبِ زکو ۃ کے بارے میں زیادہ صرتح ہیں۔اسی لیے امام خطابیؓ نے فر مایا ہے:

'' کتاب اللہ میں مال ودولت جمع کرنے اور اللہ کی راہ میں خرج نہ کرنے پرعذاب کی خبر دی گئی ہے۔ (التوبہ ۴۲۰) اس سے ان لوگوں کے قول کو تقویت ملتی ہے، جوزیورات پرز کو ہ کے وجوب کے قائل ہیں اور روایات سے اس کی تائید ہوتی ہے۔ جن لوگوں نے زیورات پرز کو ہ کو ساقط کیا ہے انھوں نے استعالی چیزوں پرز کو ہ کے عدم وجوب پر قیاس کیا ہے۔ ان کی تائید میں چند آثارِ صحابہ ہیں۔ اس لیے احتیاط کا تقاضا ہے کہ زیورات پرز کو ہ اوا کی جائے۔' (بحوالہ فقد النہ السید سابق، ۱۳۳۷)

زیورات اگر بیوی کی ملکیت ہیں تو ظاہر ہے کہ ان کی زکو ہ بھی اسے ہی اداکر نی ہے۔ بیوی کی ملکیت والے زیورات کی زکو ہ کی ادائی شوہر کے ذمے کیوں کر ہوگی؟ اسلام نے عورت کو ملکیت کاحق دیا ہے۔اسے اپنے مائیکے یا دیگر اعز ہ سے، جو چیزیں ملیس،خواہ وہ زیورات ہوں، زمین جائیداد ہو، مکان ہویا کچھاور، وہ اس کی مالک ہے اور اسے اس کا انتظام کرنے اور دیکھ بھال کرنے ،اس سے فائدہ اٹھانے اور اس میں تصرف کرنے کا پوراحق حاصل ہے۔

زیورات پرزگو ۃ اداکرنے کا ارادہ ہوتو بہ آسانی اس کانظم کیا جاسکتا ہے۔ ظاہر ہے، خواتین پورے سال تہی دست نہیں ہوتیں۔ انھیں نجی خرچ کے لیے اپنے شوہروں سے اور دیگر ذرائع سے کچھ نہ کچھ رقم ملتی رہتی ہے۔ وہ اس میں سے تھوڑ اتھوڑ الپس انداز کر کے اتنی رقم اکٹھا ذرائع سے کچھ نہ پچھ رقم ملتی رہتی ہے۔ وہ اس میں سے تھوڑ اتھوڑ الپس انداز کر کے اتنی رقم اکٹھا کر سکتی ہیں کہ اپنے زیورات کی زکو ۃ اداکر سکیں لیکن اگروہ مختلف ذرائع سے ملنے والی رقم کو بھی زیورات میں تبدیل کرتی رہیں گی تو ادائی زکو ۃ نہ زیورات میں تبدیل کرتی رہیں گی تو ادائی زکو ۃ کے لیے ان کے پاس کچھ نہ بچے گا اور زکو ۃ نہ کا لئے پراحساس گناہ کے ساتھ زیورات کو زیب تن کرناان کا مقدر بنار ہے گا۔

**سوال: میرے پاس کچھزیورات ہیں ،جنھیں میں نے عرصے سے استعال نہیں کیا۔وہ لاکر** (Locker) م**یں رکھے ہیں۔کیااس مدت کی زکو ۃ بھی اداکر نی ہوگی**؟

جواب: سونے چاندی کے زیورات، جواستعال اور زینت کے لیے ہوں، ان پرز کو ق کے سلسلے میں اختلاف ہے۔ بیا اختلاف عہد ِ صحابہ سے رہا ہے۔ فقہائے ثلاثہ (امام مالک ؓ، امام شافعیؓ اور امام احکہؓ) کے نزد کیا ان پرز کو قہبیں ہے۔ امام ابوضیفہ ؓ ان پر بھی ذکو ق کی فرضیت کے قائل ہیں۔ بیز یورات خواہ زیرِ استعال ہوں یا لاکر میں رکھے ہوں، امام ابوضیفہ ؓ کے مسلک کی روسے دونوں صور توں میں ان کی زکو قاداکرنی ہوگی۔

جا ندد مکھرافطار کرنا

سوال: ایک صاحب نے چاندہ کھے کر افطار کیا، حالاں کہ ابھی سورج غروب نہیں ہواتھا، بلکہ عصر ہی کا وقت تھا۔ اگر چاندہ کھے کر روزہ رکھنا ہے اور چاندہ کھے کر افطار کرنا ہے تو پھر قرآن کی اس آیت کا حق کہاں ادا ہوا کہ ٹُمَّ اَتِمُّوا الصِّیامَ اِلَی اللَّیٰلِ (اپناروزہ رات تک پورا کرو)۔ جہاں تک روزہ رکھنے کا سوال ہے وہ ماہ رمضان کا چاند نظر آنے پر ہی رکھا جاتا ہے۔ لیکن اگر ماہ رمضان کی آخری تاریخ کوشوال کا چاند سورج غروب ہونے سے پہلے یا عصر کے وقت ہی وکھائی دیتو کیا اسی وقت افطار کرنا چاہیے، یا پھر معمول کی طرح سورج غروب ہونے کے بعد افطار کرنا چاہیے، یا پھر معمول کی طرح سورج غروب ہونے کے بعد افطار کرنا چاہیے، یا پھر معمول کی طرح سورج غروب ہونے کے بعد افطار کرنا جاہے؟ ہدراہ کرم اس سلسلے میں مکمل رہ نمائی فرمائیں۔

جواب: روزه کی مدت طلوع فجر سے غروب آفتاب تک ہے۔ قر آن کریم کی اس آیت میں، جس کا ایک حصه آپ نے بھی نقل کیا ہے، اس کی صراحت ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

"(راتوں کو) کھاؤ ہو، یہاں تک کہتم کوسیابی شب کی دھاری سے سپیدہ صبح کی دھاری نمایاں نظر آ جائے۔ تب (بیسب کام چھوڑ کر)رات تک اپناروزہ پورا کرو۔"

جن صاحب کا آپ نے تذکرہ کیا ہے، غالبًا نصیں غلط بھی ایک حدیث کا سیحے مفہوم نہ سیحنے کی وجہ سے ہوئی ہے۔ اللہ کے رسول علیات نے ماہِ رمضان کے آغاز واختیام کے سلسلے میں فرمایا:

إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَصُومُوا وَ إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَاَفُطِرُوا.

(صحیح بحاری، کتاب الصوم، باب هل یقال رمضان أو شهر رمضان، حدیث: ۱۹۸۰) ۱۹۰۰ صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب فضل شهر رمضان، حدیث: ۱۰۸۰) "میا ندو کی کرروزه شرع کرواور می ندو کی کرروزه فتم کرو"

اس کا مطلب مینہیں ہے کہ چاند دیکھتے ہی افطار کرلو، بلکہ اس کامفہوم ہیہ ہے کہ چاند د کیچہ لوتو اگلے دن روز ہندر کھو۔ جس طرح رمضان کا چاند دیکھتے ہی فوراً روز ہنمیں شروع ہوجاتا، بلکہ اس کا آغاز اگلے دن طلوع فجر سے ہوتا ہے، اس طرح شوال کا چاندا گرغروب آفتاب سے کچھ درقبل نظر آجائے تو فوراً روز ہنمیں ختم کر دیا جائے گا، بلکہ غروب آفتاب تک انتظار کرنا ہوگا۔

## شوہر کے ساتھ حج

مدوان: اگر مجھے جج پرجانا ہوتو کیا ضروری ہے کہ اس کے لیے پیپیوں کا انتظام میں خود کروں، بہ الفاظ دیگر کیا اپنے پیپیوں ہی ہے میں جج کرسکتی ہوں؟ واضح کردوں کہ میرے گھر میں ایسا معاملہ نہیں ہے کہ میرے پیسے یا میری پراپرٹی الگ ہو۔ جو پچھ شوہر کا ہے وہی میر ابھی مانا جاتا ہے۔اگر شوہرانتظام کرکے مجھے جج پر لے جائیں تو کیامیں یہ جج کرسکتی ہوں؟

جواب: ججاس برفرض ب،جواس کی استطاعت رکھتا ہو۔اللہ تعالی کاارشاد ہے:

وَ لِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيُلاَّ ﴿

(آلعمران: ۹۷)

''لوگوں پراُلٹد کا بیدن ہے کہ جواس گھر تک پہنچنے کی استطاعت رکھتا ہووہ اس کا حج کرے۔'' استطاعت سے مرادیہ ہے کہ انسان کے پاس اپنی گھریلوضروریات کے علاوہ اتنا مال ہو، جواس کے مصارف سفر کے لیے کافی ہواورکوئی ذریعہ سفر بھی فرا ہم ہو۔ حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ ایک شخص نے دریافت کیا: اے اللہ کے رسول! حج کب فرض ہوتا ہے؟ فرمایا: الزّادُ وَ الرَّا حِلَةُ ''جب زادِراہ اورسواری کا انتظام ہو۔'' (جامع ترمدی، ابواب الحج، باب ماجاء فی ایجاب الحج بالزاد والراحلة، حدیث نمبر: ۱۸۱س حدیث کوامام ترفدی نے حسن اور عل مدالبانی نے ضعف قراردیا ہے)

عورت کے لیے استطاعت کے مفہوم میں ایک چیز اور شامل ہے کہ جج کے سفر میں اس کے ساتھ شوہر یا کوئی محرم ہو۔ اگر ایسامکن نہ ہوتو مال دار ہونے کے باوجودعورت پر جج فرض نہیں ہے۔

یہ تو فرضیت جج کا معاملہ ہے۔ حج دوسرے کے مصارف پر کیا جاسکتا ہے۔ مثلاً: بیٹے پیسوں کا انتظام کرکے ماں باپ کو جج پرجیجیں، یا شوہرا پنے ساتھ بیوی کو بھی لے جائے تو اس میں کوئی حرج نہیں ہے۔

# کیا آبِزم زم کھڑے ہوکر پینامسنون ہے؟

سوال: گزشته دنول سفر جے سے واپس آنے والے بعض حضرات کی طرف سے مجور اور آب زم زم کا تخفہ طا۔ ایک موقع پر میں نے آب زم زم بیٹھ کر بیا تو ایک صاحب نے ٹوک دیا کہ زم زم کھڑے ہوکر بینا مسنون ہے۔ میں نے اس سلسلے میں تحقیق کی تو بعض کتابوں میں بیکھا ہوا پایا کہ زم زم قبلہ رخ کھڑے ہوکر بینا چا ہے۔ لیکن ان میں کوئی شری دلیل نہیں دی گئی تھی۔ اس لیے اطمینان نہ ہوسکا۔ بدراہ کرم اس سلسلے میں تحقیقی جواب مرحمت فرمائیں کہ کیا آب زم زم کھڑے ہوکر بینا مسنون ہے؟

جواب: الله کے رسول علی سے بیٹھ کر کھانا بینا ثابت ہے۔ حضرت انس ، جنھوں نے دس سال کک آل حضرت علی کے منع فر مایا سے منع فر مایا ہے۔ آل حضرت علی ہے، فر ماتے ہیں کہ آپ نے کھڑے ہوکر پینے سے منع فر مایا ہے۔ اِنَّ النَّبِی عَلَی اُن یَشُوبَ الرَّجُلَ قَائِمًا۔ (صحیح مسلم، کتاب الاشربة، باب الشرب قائماً، حدیث: ۲۰۲۶) بیروایت حضرت ابوسعید خدری سے بھی مروی ہے۔ ان دونوں صحابیوں سے مروی ایک روایت کے الفاظ ہیں: اِنَّ النَّبِی عَلَی الشُّرُب قَائِماً۔

یعنی نبی حیالیت نے کھڑے ہوکر پینے سے ختی سے منع فر مایا ہے (حوالہ سابق، حدیث:۲۰۲۵،۲۰۲۳) آل حضرت علیقی کی بیرممانعت جہاں عام حالات کے لیے ہے وہیں اس کا تعلق آب زم زم سے بھی ہے۔

زم زم کے سلسلے میں غلط فہنی دراصل ایک روایت کی وجہ سے ہوئی ہے۔ حضرت شعبی محضرت ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ بی عظیمی نے (ایک موقع پر) زم زم کھڑے ہوکر پیا۔ یہ روایت بخاری (۵۲۱۷)، مسلم (۲۰۲۷)، ترفدی (۱۸۸۲) اور ابن ماجہ (۳۲۲۲) میں کتاب الاشربۃ میں آئی ہے۔ دوسری روایت میں حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ 'میں نے رسول اللہ علیمی کو آب نے اسے قیام کی حالت میں بیا۔ (بخاری: ۱۲۳۷) ایک روایت میں یہ ہوگی اضافہ ہے کہ آب نے ایک ڈول سے آب زم زم نوش فرمایا تھا۔ (مسلم: ۲۰۲۷) حضرت عبی کہ آب نے ایک ڈول سے آب زم زم نوش فرمایا تھا۔ (مسلم: ۲۰۲۷) حضرت شعبی کے شاگر دعاصم الاحول بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت عکرمہ ایسا ایسا کہ حضرت ابن عباس ایسا کہ دوسر ہے شاگر دی کے سامنے بیان کیا کہ حضرت ابن عباس ایسا ایسا کہ تن سامنہ ہوں۔ انھول نے قسم کھا کر کہا کہ نی علیمی نے کھڑ ہے ہوکر نہیں بیا تھا۔ (سن ابن ماحه، کتاب الاشربة، باب الشرب فائماً، حدیث: ۲۲۲ کی بخاری میں عکرمہ کا یہ قول مروی ہے کہ 'اس کتاب الاشربة، باب الشرب فائماً، حدیث: ۲۲۲ کی بخاری میں عکرمہ کا یہ قول مروی ہے کہ 'اس دن آل حضرت علیمی خواری کی حالت میں زم زم نوش فرمایا تھا۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ آل حضرت علیہ کا کھڑے ہوکر زم زم پینا، اس کی کسی فضیلت کی بنا پرتھا یا محض بیانِ جواز کے لیے تھا؟ محد ثین اسے بیانِ جواز کے لیے قرار دیتے ہیں۔امام ترمذیؓ نے اِس روایت پر یہ باب قائم کیا ہے: باب ماجاء فی الرخصة فی الشرب قائماً (اس چیز کابیان کہ بعض حالات میں کھڑے ہوکر پینے کی رخصت ہے)۔ صحیح مسلم کے شارح امام نوویؓ نے اس پر تفصیل سے اظہارِ خیال کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

'' بعض احادیث میں ہے کہ نبی علیہ نے کھڑے ہو کریپنے سے منع فر مایا ہے۔ جب کہ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ آ ہے نے بعض مواقع پر کھڑے ہوکر پیا ہے۔ بعض علماء کے لیے ان احادیث میں تطبیق دشوار ہوگئی ہے۔ صحیح بات پیہ ہے کہ آپ کی نہی کوکرا ہت بتزیمی پر محمول کرنا چاہیے اور آپ کا کھڑے ہوکر پینا بیانِ جواز کے لیے تھا۔اس طرح ان احادیث کے درمیان کوئی اشکال اور تعارض باقی نہیں رہتا۔'' آگے مزید فرماتے ہیں کہ''اگریہ اعتراض کیا جائے کہ کھڑے ہوکر بینا مکروہ کیوں کر ہوسکتا ہے، جب کہ بعض مواقع پرآ ہے نے کھڑے ہوکر پیا ہے،تواس کا جواب میہ ہے کہ آپ نے الیابیانِ جواز کے لیے کیا تھا۔اس لیے آپ کا کھڑے ہوکر بینا مکروہ نہ ہوگا، جب کہ دوسرے لوگوں کے لیے کھڑے ہوکر بینا مکروہ ہوگا۔ آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے ایک مرتبہ وضومیں اعضاء کو ایک ایک بار دھویا اور ایک مرتبہ آپ نے سواری پر طواف کیا، جب کہاس پر اجماع ہے کہ وضو میں اعضاء کو تین تین بار دھونا اور پیدل طواف کرنا افضل ہے۔اس طرح کے نظائر بے شار ہیں۔آل حضرت علیہ مجھی بھی بیانِ جواز کے لیے کوئی کام ایک مرتبہ یا چندمرتبہ کرتے تھے، جب کہ افضل صورت پر یابندی سے ممل کرتے تھے۔ چناں چہآ ہے نے اکثر وضومیں اعضاء کوتین تین بار دھویا ہے،اکثر طواف پیدل کیا ہے اور ا کثریانی بیٹھ کر پیاہے۔جس شخص کونلم سے ذراسا بھی واسطہ ہواسے اس امر میں کوئی شبہ نہ ہوگا۔''

(شرح صحیح مسلم، جلد: ۵، بر ۱۳۵، ص: ۱۹۵)

علامہ ابن قیمؒ نے بھی اس موضوع پر لکھا ہے۔ آل حضرت علیقی کے پینے کے معمولات بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں :

''آں حضرت علیہ اکثر بیٹھ کرپانی نوش فر مایا کرتے تھے، بلکہ آپ نے کھڑے ہوکر پینے سے تختی سے نع فر مایا ہے۔ بس ایک مرتبہ آپ نے کھڑے ہوکر پیا ہے۔ بعض حضرات نے کہا ہے کہ آپ کے اس عمل نے آپ کی نہی کومنسوخ کر دیا۔ جب کہ بعض دوسرے حضرات فرماتے ہیں کہ آپ نے بیدواضح کرنے کے لیے ایسا کیا تھا کہ کھڑے ہوکر اور بیٹھ کر دونوں طرح

پینا جائز ہے۔ بہ ظاہر معلوم ہوتا ہے (واللہ اعلم) کہ بیا ایک خاص واقعہ ہے، جس میں آپ نے کسی عذر کی بنا پر کھڑے ہوکر پیا تھا۔ واقعے کے سیاق سے اس پر دلالت ہوتی ہے۔ آپ زم زم کے کنویں پرتشریف لے گئے۔ وہاں لوگ پانی بلار ہے تھے۔ آپ نے ڈول لے کراس سے کھڑ ہے ہوکر پیا ممنوع ہے۔ البتہ اگر کوئی عذر ہو، جس ہوکر پیا ممنوع ہے۔ البتہ اگر کوئی عذر ہو، جس سے آدمی بیٹھ نہ سکے تو کھڑے ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہوجاتی ہے۔ واللہ اعلم۔'' (زادالمعاد، ۱۸ ۱۳۹-۱۵)

اس تفصیل ہے واضح ہوجا تا ہے کہ آبِ زم زم کھڑے ہوکر پینامسنون نہیں ہے بلکہ اسے بھی بیٹھ کر بینالیندیدہ ہے۔

#### شادی کی شمیں

سوال: درج ذیل مسله مین آپ سے قر آن وحدیث کی روشنی میں جواب کی خواہش ہے۔

نكاح ايك مسنون عمل ہے۔ اس ميں ہمارے ساج ميں ان چيزوں پر عمل كيا جاتا ہے:

(۱) لڑکی کی شادی میں بہت زیادہ کھانا ہوانا اور دعوت کے وقت پلنگ تخت لے کربیٹھ جانا ، تا کہ دعوت میں آنے والے اپنا نام کھوا کر روپے یا جہز میں دیا جانے والا سامان کھوا کیں۔
بنالکھوائے شاید ہی کوئی دعوت میں شرکت کرتا ہو لڑکی کے نکاح میں اس طرح کارواج غیر اسلامی نظر آتا ہے۔ مگر ارکان جماعت اسلامی بھی ساج کے طور طریقے کے مطابق ہی شادی کرتے ہیں۔اسلام پندنو جوانوں کو اعتراض ہے۔ان کا اعتراض درست ہے؟ یا ارکان جماعت کا ساجی رسوم کو پورا کرنا مجمح ہے؟ جہز دینا اور لینا کیسا ہے؟

(۲) لڑکے کی شادی میں بارات کا رواج ہے اور ارکان جماعت بھی اپنے بچوں کی شادی میں بارات کے طریقہ اپناتے ہیں۔ البتہ گانے بجانے سے پر ہیز کرتے ہیں۔ بارات کی دعوت اور بارات لے کرلڑ کی کے گھر جانا ، کھانا کھانا کیسا ہے؟

(۳) ولیمهاور عقیقه کی دعوت میں عام طور پرمردوں کو دعوت کم دی جاتی ہے اور عورتوں کوزیادہ مدعو کیا جاتا ہے، تا کہ سامان موقعے کی مناسبت سے خوب آئے۔

بەراە كرم مذكورە بالارسوم كےسلسلے ميں قرآن وحديث كى روشنى ميں صحيح رەنمائى فرمائىيں۔

جواب: خطبہ نکاح میں قرآن کریم کی جن آیات (النہ: ۱۰ آل مران: ۱۰ - ۱۱ الاحزاب: ۲۰ - ۱۱ کی تلاوت کی جاتی ہے ان میں اِنَّقُوا اللهُ (الله سے ڈرو) کی تکرار ہے۔ آیات کے اس انتخاب میں بڑی حکمت پائی جاتی ہے۔ نکاح خوش کے ان مواقع میں سے ہے، جن میں عموماً الله اور اس کے رسول علی کے رسول علی کے بنائی ہوئی حدود کا پاس ولحاظ نہیں رکھا جاتا ۔ جذبات، خواہشات، ارمان، بیوی بچوں کا اصرار، خاندان اور ساج کا دباؤ، خاندانی وجاہت اور برتر ساجی حیثیت کا اظہار، مال و دولت کی نمود و نمائش اور دیگر محرکات ہوتے ہیں، جن کی بنا پرآ دمی نکاح کے موقع پرخوب خرج کرتا ہے اور دوسروں سے خرج کرواتا ہے۔ اس کے پاس خاطر خواہ مال نہیں ہوتا تو دوسروں سے قرض لیتا ہے اور زندگی بھراس سے گرال بارر ہتا ہے۔

اسلام نکاح کوآسان تر اور بدکاری کودشوار بنانا چاہتا ہے۔اللہ کےرسول علیہ نے فرمایا ہے:

خُيرُ النِّكَاحِ اَيُسَرُهُ. (سنن ابي داؤد، كتاب النكاح، باب فيمن تزوج ولم يسمّ صداقاً حتى مات، حديث: ٢١١٧)

''بہترین نکاح وہ ہے، جوسب سے زیادہ آسانی سے انجام پائے۔''

ایک دوسری حدیث میں، جوام المونین حضرت عائشہ ﷺ مروی ہے، آل حضرت علیہ اللہ اللہ اللہ علیہ اللہ اللہ اللہ اللہ ال نے ارشا دفر مایا ہے:

إِنَّ اَعُظَمَ النِّكَاحِ بَرَكَةً أَيُسَرُهُ مُوْنَةً. (مسنداحمد، ٢/٦٨) " أَعُظَمَ النِّكَاحِ بَرَكَةً أَيُسَرُهُ مُوْنَةً. (مسنداحمد، ٢/٦٨)

آپ نے جن رسوم کا تذکرہ کیا ہے ان کے علاوہ بھی بے شاررسوم شادی کے موقعے پر انجام دی جاتی ہیں۔ اس میں سے بیش تر ہندوا نہ تہذیب کی نقالی میں اختیار کرلی گئی ہیں۔ اسلامی تہذیب سے ان کا دور کا بھی تعلق نہیں ہے اور رسول اللہ علیہ اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہ اجمعین کی زندگیوں سے ان کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔ مثال کے طور پر جہیز کو لیجھے۔ جہیز کے لیم چوڑ ہے مطالبے کیے جاتے ہیں۔ زبان سے نہ کیے جائیں تو بھی اس کی امید رکھی جاتی ہے اور سات

کے دیا وَ سےلڑ کی والے بھی جہیز دینا ضروری سمجھتے ہیں۔ پیسراسر ہندو تہذیب کا اثر ہے۔ ہندومت میں وراثت میں لڑکی کا کوئی حصنہیں،اس لیےاس کی شادی کے موقع براسے کچھ دے ولا کررخصت کردیا جاتا ہے۔اسلام میں شادی کے بعد گھر گرہتی کا سامان فراہم کرنا شوہر کی ذمدداری ہے۔ بعض حضرات جہیز کے جواز میں بیدلیل دیتے ہیں کہ اللہ کے رسول علیہ نے ا بنی بیٹی حضرت فاطمیۃ کو جہیز دیا تھا۔ جب کہ جہیز فاطمیٰ کی حقیقت پیرہے کہ آں حضرت عظیفۃ کے دامادحضرت علی ، جوآپ کے چیازاد بھائی بھی تھے ، بھین سے آپ کی کفالت میں ، آپ کے ساتھ رہتے تھے۔حضرت فاطمہ سے شادی کے بعدان کا الگ گھر بسانے کے لیے آپ نے انہی کی زرہ بازار میں فروخت کروائے گھریلوضروریات کی کچھ چیزیں منگوائی تھیں۔اس طرح حضوّر نے فاطمہ ؓ کے باپ کی حیثیت سے کوئی جہیز نہیں دیا بلکہ ہونے والے شوہر کی زرہ فروخت کرا کر گھر گرہستی کاسامان مہیا کرایا لڑکے کی شادی میں بڑی تعداد میں بارا نتیوں کو لیے جا کرلڑ کی والوں کو زىر باركياجا تاہے۔بسااوقات خودلڑ کی والے نام ونمود کی خاطر بڑی بارات کامطالبہ کرتے ہیں۔ جب که مروجه بارات کا صدر ِ اول میں کوئی ثبوت نہیں ملتا۔عہد ِ نبوی میں بعض ایسی شادیاں بھی ہوئی ہیں، جن میں رسول اللہ علیہ کے مدینہ منورہ میں رہتے ہوئے بھی آ یکوشریک کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کی گئی اور بعد میں آپ کواس کاعلم ہوا۔ ولیمہ کے نام پر بڑے بڑے جشن منائے جاتے ہیں،مگراس میں آل حضرت علیقہ کی اس تنبیہ کونظرا نداز کردیا جا تا ہے:

شَرُّ الطَّعَامِ طَعَامُ الْوَلِيُمَةِ، يُدُعَى لَهَا الْأَغْنِيَاءُ وَ يُتُرَكُ الْفُقَرَاءُ.

(صحيح بخارى، كتاب النكاح، باب من ترك الدعوة فقد عصى الله و رسوله، حديث: ١٧٧٥، صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب الأمر باجابة الداعى الى دعوة، حديث: ١٤٣٢)

''سب سے برا کھانااس ولیمہ کا کھانا ہے،جس کی دعوت صرف مال داروں کو دی جائے اور غریبوں کواس میں نہ بلایا جائے۔''

تحریک ِ اسلامی کے وابتگان، جوشیح دینی شعور رکھتے ہیں، انھیں اس سلسلے میں مثالی منہ نہیش کرنا چاہیے، لیکن افسوس کہ ان میں سے بہت سوں کا طرز عمل دوسرے مسلمانوں سے نمونہ پیش کرنا چاہیے، لیکن افسوس کہ ان میں سے بہت سوں کا طرز عمل دوسرے مسلمانوں سے

مختلف نہیں ہے۔ وہ بھی تمام رسوم میں ملوث نظر آتے ہیں اور اس سلسلے میں نا قابل قبول اعذار پیش کرتے ہیں۔ اس کا ایک سبب یہ ہے کہ عموماً رشتہ طے کرنے میں دین داری کوتر جی نہیں دی جاتی ، بلکہ اسے آخری نمبر پر رکھا جاتا ہے اور تحریک اسلامی کے وابستگان دوسروں پراثر انداز نہیں ہو پاتے ، بلکہ وہ گھر والوں ، رشتہ داروں اور ہونے والے رشتہ داروں کی تجاویز ، مشوروں اور مطالبات کو قبول کرنے پرخود کو مجبور پاتے ہیں۔ لیکن تحریک اسلامی میں ایسے لوگوں کی بھی کمی نہیں ہے ، جنھوں نے ایپ بچوں کی شادیاں انتہائی سادگی سے ، اسلامی تعلیمات کے مطابق کی ہیں۔

ان حالات میں قابل مبارک باد ہیں وہ نوجوان، جونہ صرف سیح اسلامی تعلیمات سے کماحقہ واقف ہیں، بلکہ بلاخوف لومۃ لائم ان پڑعمل کرنے پراصرار کرتے ہیں۔امید ہے کہ ان کی کوششیں رنگ لائیں گی اور اسلامی معاشرہ غیر اسلامی تہذیب کے اثرات سے پاک ہوگا۔

# دلہن کے لیے پاکی کا استعمال

سوال: یہاں شادی بیاہ کے مواقع پردائن کو پاکی میں بٹھا کرمحرم ونامحرم ہرکس ونا کس اٹھا کر دولہا کے گھر تک لے جاتے ہیں۔ یا پہاڑی راستے کوعبور کر کے روڈ پوائٹ تک لے جاتے ہیں۔ ایسا کرنے میں کوئی شرعی ممانعت تو نہیں ہے؟ آں حضور علیہ کے زمانے میں اس قسم کی کوئی مثال ملتی ہے یا نہیں؟ پہاڑی علاقوں میں بسااوقات سخت نشیب یا چڑھائی پردائین کو لے جانا پڑتا ہے۔ اس سے اس کی پریشانی میں اضافہ ہوتا ہے۔ دلہن کو اپنے ماں باپ، بھائی بہن سے ایک قسم کی میشہ کی جدائی کی فکر ہوتی ہے، مزید برآں سخت سفر کی دفت برداشت کرنی پڑتی ہے۔ اس پریشانی سے بچنے کے لیے پاکلی کا استعال اس کے لیے ایک بھروسہ وتسلی کی کیفیت پیدا کرتا ہے۔ برائے مہر بانی تفصیل سے جواب دیجھے کہ کیا ایسے حالات میں یا کئی کا استعال جائز ہوگا ؟

جواب: دلہن کو پالکی میں بٹھا کرایک جگہ سے دوسری جگہ لے جایا جاسکتا ہے۔ پالکی اٹھانے والوں کا محرم ہونا ضروری نہیں ہے۔ بس پردہ کے آ داب ملحوظ رہیں اور کسی فتنہ کا اندیشہ نہ ہو۔ 'حدیث الافک' سے اس سلسلے میں رہ نمائی ملتی ہے۔ ام المونین حضرت عائشہ غزوہ مریسیع میں اسلامی نشکر میں آں حضرت علیقیہ کے ساتھ تھیں۔ انھیں ہودج میں بٹھا کراونٹ پر سوار کرایا جا تا

تھا اور قافلہ رکنے پر ہودج اونٹ سے اتار دیا جاتا تھا۔ (صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب محدیث الافک، حدیث المدمت پر مامور تھان کے بارے میں کوئی صراحت نہیں ملتی کہ وہ حضرت عائش کے محارم میں سے تھے۔

# بدلے کی شادی

سوال: ہمارے ملک کے بعض حصوں میں بدلے کی شادیوں کا رواج ہے۔ ایک سوال کے جواب میں مولا نا مودودیؓ نے رسائل ومسائل جلد دوم میں لکھا ہے کہ ''عام طور پراد لے بدلے کے نکاح کا، جوطریقہ ہمارے ملک میں رائے ہوہ دراصل اسی شغار کی تعریف میں آتا ہے، جس سے نبی علی نے نے نے فرمایا ہے۔''مولا نا مودودیؓ نے شغار کی تین صور تیں بتائی ہیں: ایک بید کہ ایک آدمی دوسرے آدمی کواس شرط پر اپنالڑ کا دے کہ وہ اس کے بدلے میں اپنی لڑکی دے گا اور ان میں سے ہرایک لڑکی دوسری کر کی کامہر قراریائے۔

دوسرے بید کہ شرط تو وہی ادلے بدلے کی ہو، مگر دونوں کے برابر برابر مہر (مثلاً ۵۰، ۵۰ ہزار روپیہ) مقرر کیے جائیں اور محض فرضی طور پر فریقین میں ان مساوی رقبوں کا تبادلہ کیا جائے ، دونوں لڑکیوں کوعملاً ایک پیسے بھی نہ ملے۔

تیسرے یہ کداد لے بدلے کا معاملہ فریقین میں صرف زبانی طور پر ہی طے نہ ہو، بلکہ ایک لڑکی کے نکاح میں دوسری لڑکی کا نکاح شرط کے طور پر شامل ہو۔

آگے مولانا مودودیؓ نے لکھا ہے کہ'' پہلی صورت کے ناجائز ہونے پرتمام فقہاء کا اتفاق ہے۔البتہ باقی دوصورتوں کے معاملے میں اختلاف واقع ہوا ہے۔''انھوں نے فقہاء کے اختلاف کی تفصیل نہیں دی ہے۔البتہ خودان کے نزدیک تینوں صورتیں خلاف شریعت ہیں۔ بدراہِ کرم مونرالذکر دونوں صورتوں میں اختلاف فقہاء کی کچھفصیل فراہم کردیں۔

**جواب:** صحیحین میں حضرت عبدالله بن عمر سے روایت ہے:

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَيْكُ الْهِي عَنِ الشِّغَارِ . (صحيح بحارى، كتاب النكاح،

باب الشغار، حديث: ١١٢ه، صحيح مسلم، كتاب النكاح، باب تحريم نكاح الشغار وبطلانه، حديث: ١٤١٥)

"رسول الله عليه في فكاح شغار منع فرمايا ب-"

اسی روایت میں آگے نکاح شغار کی تعریف بھی بیان کی گئی ہے۔''شغاریہ ہے کہ ایک شخص اپنی بیٹی کا نکاح دوسر اپنی بیٹی کا نکاح اس سے شخص اپنی بیٹی کا نکاح اس سے کرد ہے اور دونوں لڑکیوں کا کوئی مہر طے نہ ہوا ہو۔'' دوسری روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ تعریف حضرت عبداللہ بن عمر کے شاگر دحضرت نافع نے کی تھی۔ان کے شاگر دنے ان سے پوچھا کہ حضرت! شغار کیا ہے؟ تو انھوں نے یہ وضاحت کی۔

(صحيح بخارى، كتاب الحيل، باب الحيلة في النكاح، حديث: ١٩٦٠)

ایک حدیث حضرت عمران بن حصیریؓ سے مروی ہے کہ نبی علیہ نے ارشا دفر مایا:

لاً شِغَارَ فِي الْإِسُلاَمِ. (حامع ترمذي، ابواب النكاح، باب ماجاء في

النهى عن نكاح الشغار، حديث: ١١٢٣، صحّحه الالباني)

''اسلام میں شغار کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔''

امام ترمذی فرماتے ہیں:''اس مضمون کی حدیث حضرات صحابہ: انس ، ابوریحانہ، ابن عمر ، جابر ،معاویہ،ابو ہریرہ اوروائل بن حجررضی اللّه عنہم سے بھی مروی ہے۔

مذکورہ احادیث کی بنیاد پر فقہاء کا اتفاق ہے کہ نکاح شغار جائز نہیں ہے۔البتہ ان کے درمیان اس میں اختلاف ہے کہ اگر ایسا نکاح ہوجائے تو کیا مہر شل لازم کرنے سے وہ درست ہوجائے گا؟ ائمہ ثلاثہ (امام مالک ،امام شافع ً اور امام احمد ً) فرماتے ہیں کہ مہر شل لازم کرنے کے باوجودوہ درست نہ ہوگا۔ دلیل میں وہ فرماتے ہیں کہ حضرت عمر ً اور حضرت زید ہے ایسے نکاح میں تفریق کرادی تھی۔

اگر بدلے کی شادی کے ساتھ دونوں لڑ کیوں کا مہر طے کر دیا جائے تو امام شافعی اور امام احمد ؒ کے نز دیک نکاح صیح ہوگا۔امام مالک ؒ کے نز دیک اگر ایک لڑکی کا نکاح دوسری لڑکی کے نکاح کے ساتھ مشروط نہ ہوتو دونوں کا مہر طے ہونے کی صورت میں ان کا نکاح سیحے ہوگا۔ حنبلی فقیدا مام خرقی کے ساتھ مشروط نہ ہوتو دونوں کا مہر طے ہونے کی صورت میں ان کا نکاح سیح ہوگا۔ دلیل میں وہ سنن ابی داؤد کی ایک روایت پیش کرتے ہیں، جس میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس کے صاحب زادے عباس نے اپنی بیش کا نکاح عبدالرحمٰن بن حکم سے اور عبدالرحمٰن نے اپنی بیٹی کا نکاح عباس سے کر دیا تھا۔ دونوں کو نکاح عبدالرحمٰن بن حکم سے اور عبدالرحمٰن نے اپنی بیٹی کا نکاح عباس سے کر دیا تھا۔ دونوں کو کیوں کا مہر بھی طے ہوا تھا، لیکن حضرت معاویہ نے حضرت مروان کو تکم دیا کہ دونوں نکاحوں میں تفریق کرادی جائے ، کیوں کہ بین کاح شغار ہے ، جس سے نبی عبداللہ نے منع کیا ہے۔

(كتاب النكاح، باب في الشغار، حديث: ٢٠٧٥، حسّنه الالباني)

تابعین میں حضرات عطاء عمرو بن دینار ، کمول ، زہری اور توری حمہم اللہ فرماتے ہیں کہ نکاح شغار ، جس کی ممانعت حدیث میں آئی ہے ، یہ ہے کہ بدلے کی شادی میں کسی لڑکی کا مہر طے نہ کیا جائے ۔لیکن اگر مہرمثل لازم کر دیا جائے تو یہ نکاح صحیح ہوگا۔ حنفیہ کے نز دیک بھی یہ نکاح صحیح ہے اور دونوں لڑکیوں کومہرمثل ملے گا۔

مولا نا مودودیؓ نے نکاح شغار کی، جو تین صورتیں بتائی ہیں ان میں پہلی اور تیسری صورت میں کوئی فرق نہیں ہے۔دراصل مالکیہ نے نکاح شغار کی تین قسمیں کی ہیں:

اول:وہبدلے کا نکاح، جس میں کسی لڑکی کا مہر طےنہ ہوا ہو، اسے شغار صرت کے کہتے ہیں۔ دوم: وہ بدلے کا نکاح، جس میں دونوں لڑکیوں کا مہر طے ہو، کیکن ایک لڑکی کا نکاح دوسری لڑکی کے نکاح کے ساتھ مشر وط ہو، اسے وجہ شغار کہتے ہیں۔

سوم: اول اور دوم کی مرکب صورت، یعنی ایک لڑکی کا مہر طے ہواور دوسری کا نکاح بغیرمہر کے ہو۔

شغاری پہلی صورت مالکیہ کے نزدیک باطل ہے۔ابیا نکاح فنخ کردیا جائے گا،خواہ خلوت ہو چکی ہوتو وہ خلوت ہو چکی ہوتو وہ خلوت ہو چکی ہوتو وہ مہرمثل کی مستق ہوں گی۔دوسری صورت بھی باطل ہے،کین اس میں نکاح اس وقت فنخ ہوگا جب خلوت نہ ہوئی ہو۔خلوت ہو چکی ہوتو عقد ہو جائے گا اور وہ لڑکیاں طے شدہ مہر اور مہرمثل میں ہے،

جوزیادہ ہواس کی مستحق ہوں گی۔البتہ اس دوسری صورت میں اگرایک لڑی کا نکاح دوسری لڑی کے ساتھ مشروط نہ ہوتو ایسا نکاح صحیح ہوگا۔تیسری صورت میں،جس لڑی کا مہر طے ہوا ہواس کے ساتھ مشروط نہ ہوئی ہے تو نکاح فنخ کردیا جائے گا۔خلوت ہو چکی ہے تو نکاح باقی رہے گا اور وہ طے شدہ مہر اور مہم مثل میں سے جوزیا دہ ہواس کی مستحق ہوگی اور جس لڑی کا مہر طے نہ ہوا ہو اس کا نکاح بہ ہر حال فنخ ہوگا،خواہ خلوت ہوئی ہویا نہ ہوئی ہو۔خلوت ہو چکی ہوتو وہ مہر مثل کی مستحق ہوگی۔ (الفقه علی المذاهب الاربعة، ١٢٦/٤)

#### عورت كاحقٍ مهر

سوال: ایک پیچیدہ مسکلہ درپیش ہے۔ بہراہ کرم شریعت کی روشی میں جواب سے نوازیں۔
ہمارے بہاں ۱۹۸۳ میں ایک نکاح ہوا تھا۔ اس وقت لڑکے کے والد کی اجازت سے سڑک کی
ایک کنال زمین (ایک بیگھے کا چوتھائی حصہ) اور ایک عدد اخروٹ کا درخت لڑکی کا مہر مقرر ہوا تھا۔
ایک کنال زمین (ایک بیگھے کا چوتھائی حصہ ) اور ایک عدد اخروٹ کا درخت لڑکی کا مہر مقرر ہوا تھا۔
ایک بنال زمین سال کا عرصہ گزرجانے کے بعد کسی گھریلو جھگڑ ہے کی وجہ سے لڑکی کا حصہ ہڑپ
کیا جارہا ہے۔ لڑکے کا باپ کہتا ہے کہ میر الڑکا اپنے طور سے اپنی بیوی کا مہر ادا کرے اور میری
زمین اور اخروٹ کا درخت مجھے واپس کردے۔ ہاں ، میرے مرنے کے بعد میری وراثت میں
سے اس کے حصہ میں جو جائیداد آئے اس میں سے وہ ایک کنال زمین اور اخروٹ کا درخت اپنی
بیوی کو دے سکتا ہے۔ اس لڑکے کا ایک چھوٹا بھائی ہے وہ میری بیری کے مہر کے مقابلے میں گئی گنا
بیوی کو دے سکتا ہے۔ اس لڑکے کا ایک چھوٹا بھائی ہے وہ میری بیری کے مہر کے مقابلے میں گئی گنا
زیادہ ہے۔ کیوں کہ آج کل ایک کنال زمین کی قیمت چارلا کھروپیے سے بھی تجاوز کرچی ہے اور
اس پرمستز ادکی ہزار کی قیمت کا اخروٹ کا درخت بھی ہے۔ اس لیے یہ بڑی ناانصافی ہوگی کہ
میرے بڑے بھائی کی بیوی کوزیا دہ مہر مل جائے اور میری بیوی کو کم مہر ملے۔

جواب: عورت کے مہری ادائی کے سلسلے میں ہمارے ساج میں بردی غفلت اور بے تو جہی پائی جاتی ہے۔ مہر طے تو کردیا جاتا ہے، لیکن اسے ادانہیں کیا جاتا ۔ بعض لوگ اس کا بہت معمولی ساحصہ(مہم مجل کے طور پر) فوراً اداکردیتے ہیں، لیکن بقیہ حصہ مہرمؤجل کے طور پر طے کرالیتے ہیں،

جس کی ادائی کی بھی کوشش نہیں کی جاتی۔ عورتوں میں بھی اپنے اس حق کے سلسلے میں بیداری نہیں پائی جاتی۔ ان کی جانب سے اس کا مطالبہ تو دور کی بات، وہ بھھتی ہیں کہ مہر لے لینے کی صورت میں رشتے میں کم زوری اور شوہر کی جانب سے تعلق ِ خاطر میں کمی آ جاتی ہے۔ اس سلسلے میں اسلام کا صحیح نقطہ نظرواضح کرنے کی ضرورت ہے۔

قرآن کریم میں مہری ادائی پر بہت زور دیا گیا ہے۔اللہ تعالی کاارشاد ہے: فَمَا اسْتَمْتَعُتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَا تُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِيْضَةً ﴿ (الناء ٢٣٠) ''پھر جواز دواجی زندگی کالطفتم ان سے اٹھاؤاس کے بدلے ان کے مہر بہ طور فرض کے اداکرو۔''

اگلی آیت میں ہے:

فَانُكِحُوهُنَّ بِاِذُنِ اَهُلِهِنَّ وَ التُوهُنَّ اُجُورَهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ فَانُكِحُوهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ (الناء: ٢٥)

''ان کے سر پرستوں کی اجازت سے ان کے ساتھ نکاح کرلواور معروف طریقہ سے ان کے مہراداکردو۔''

قرآن نے تاکید کی ہے کہ عور توں کے مہر خوشی خوشی ادا کیے جائیں اور انھیں ہڑپ لینے کی کوشش نہ کی جائے:

وَ اتُوا النِّسَآءَ صَدُقْتِهِنَّ نِحُلَةً ﴿ (النَّاءَ ٣٠)

''اورعورتوں کے مہرخوش دلی کے ساتھ (فرض جانتے ہوئے )ادا کرو''

وَ لاَ تَعُضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعُضِ مَاۤ اتَيُتُمُوهُنَّ (الساء:١٩)

''اور نتیمھارے لیے بیحلال ہے کہ عورتوں کو تنگ کر کے اس مہر کا پچھ حصہ اڑا لینے کی کوشش کرو، جوتم انھیں دے چکے ہو۔''

زىرىجىڭ مسئلے ميں چندوضاحتيں درج ذيل ہيں:

ا- مہرعورت کاحق ہے اوراسے اس میں تصرف کرنے کی پوری آزادی ہے۔وہ پورا مہر وصول کرسکتی ہے، اس میں سے کم بھی لےسکتی ہے اور پورامعاف بھی کرسکتی ہے۔اگروہ اپنی خوشی سے اس میں سے شوہر کو کچھ دے دے تو وہ اس سے فائدہ اٹھا سکتا ہے، کیک کسی طرح دباؤ ڈال کراس سے مہرمعاف نہیں کروایا جاسکتا۔قرآن کہتا ہے:

فَإِنُ طِبُنَ لَكُمُ عَنُ شَـُعٌ مِّنُهُ نَفُسًا فَكُلُوهُ هَنِيَّنًا مَّرِيَّنًا ٥ (الناء:٣)

''البتہا گروہ خودا پنی خوثی سے مہر کا کوئی حصتہ تھیں معاف کر دیں تواسیتم مزے سے کھاسکتے ہو''

۲-مهرکی ادائی شوہر کے ذمے ہے۔ احادیث میں کثرت سے ایسے واقعات مروی ہیں کہ نکاح سے بال شوہر کے ذمے ہے۔ احادیث میں کثرت سے ایسے واقعات مروی ہیں کہ نکاح سے بال اللہ کے رسول حیالیہ نے شوہر سے دریا فت کیا کہ اس کے پاس مہر اداکر نے کے لیے کیا ہے؟ اس کی وضاحت پر آپ نے اس چیز کوعورت کا مہر قر اردیا اور شوہر کو اس کی ادائی کا پابند کیا۔ حضرت علی نے جب حضرت فاطمہ سے نکاح کی درخواست آل حضرت علی ہے کا پابند کیا۔ حضرت غالص نے ایس مہر میں دینے کے لیے کیا ہے؟ انھوں نے ایک زرہ کا تذکرہ کیا۔ آپ نے فرمایا: اسے ہی دے دو۔

(سنن نسائي، كتاب النكاح، باب تحلّة الخلوة حديث: ٣٣٧٦،٣٣٧٥)

۳۷- مہر شوہر کی طرف سے کوئی دوسرا بھی ادا کرسکتا ہے،خواہ وہ شوہر کا باپ ہو یا کوئی اور۔اللّٰد کے رسول علی فی نے حضرت ام حبیب کو نکاح کا پیغام دیا تو نجاشی شاہ حبشہ نے آپ کی جانب سے چار ہزار درہم بہ طور مہر انھیں ادا کیے تھے۔ (سنن ابی داؤ د، کتاب النکاح، باب الصداق، حدیث: ۲۳۰۰)

۳۰ ایک خاندان کی دولڑ کیوں کا مہر الگ الگ ہوسکتا ہے۔اسی طرح ایک خاندان میں آنے والی دو بہوؤں کا مہر بھی الگ الگ ہوسکتا ہے۔مہر کی تعیین دراصل فریقین کی رضامندی سے ہوتی ہے۔او پر گزرا کہ ام المومنین حضرت ام حبیب ہے کا مہر چار ہزار درہم تھا، جب کہ آ ل حضرت علیه کی دیگراز واج مطهرات کامهر چپارسودر ہم تھا۔ (سنن النسائی، حوالہ سابق) مذکورہ بالا تنقیحات کی روشنی میں دریافت کردہ مسئلہ کا جواب سیہ ہے:

ا - صورتِ مسئلہ بیمعلوم ہورہی ہے کہ لڑکے کے باپ نے مطےشدہ مہر (ایک کنال زمین اور ایک اخروٹ کا درخت) اپنے لڑکے کی طرف سے اپنی بہوکو دے دیا تھا۔ اب کسی وجہ سے بائیس سال کے بعدوہ اسے واپس مانگ رہا ہے اور کہدر ہاہے کہ میر ادیا ہوا مال واپس کردیا

سے ہا سی سی میں ہے۔ جدوہ اسے وہ پس میں میں اور جہارہ ہے رہا ہے کہ میر اور ہی اور ہے۔ جائے اور لڑکا مہرا پنی طرف سے ادا کرے۔ایسا کرنا ضحیح نہیں ہے۔قر آن میں ہے:

وَّ اتَيْتُمُ إِحُداهُنَّ قِنطارًا فَلاَ تَاخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا ﴿ (الناء:٢٠)
"اورخواهتم نے اسے ڈھرسامال ہی کیوں ندیا ہو، اس میں سے کھوالیس ندلینا۔"

۲-چیوٹے بھائی کا اعتراض درست نہیں۔اییا لگتاہے کہ اس کے ذہن میں یہ بات ہے کہ دونوں عورتوں کا مہر برابر ہونا چاہیے اور مہر کی ادائی باپ کے ذہ ہے۔ حالاں کہ دونوں باتیں صحیح نہیں۔مہر کم طے ہونے پر جب لڑکی اور اس کے گھر والوں نے اعتراض نہیں کیا اور طے شدہ مہر پر نکاح کی رضا مندی ظاہر کردی تو اسے اعتراض کرنے کا کیاحق ہے اور مہر کی ادائی تو خوداس کے ذھے ہے۔اگر وہ سمجھتا ہے کہ اس کی بیوی کو کم مہر ملا ہے تو وہ اپنی طرف سے جتنا چاہے اضافہ کرسکتا ہے۔قرآن کہتا ہے:

وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيُمَا تَراضَيْتُمُ بِهِ مِنُ بَعُدِ الْفَرِيُضَةِ (السَاء:٣٣)

''البتة مہر کی قرار داد ہوجانے کے بعد آلیس کی رضا مندی سے تمھارے درمیان اگر کوئی سمجھوتہ ہوجائے تواس میں کوئی حرج نہیں۔''

الله كرسول علي في جمة الوداع كموقع برخطبددية موئ ورتول كمعامل مين الله يدر ورتول كمعامل مين الله يدر ورين ابي داؤد، مين الله يدر ورين ابي داؤد، كتاب المناسك، باب صفة حجة الوداع، حديث: ١٩٠٥ ممين الجهي طرح جان لينا چا جيكه اگر مم نے اس دنيا مين ان كاكوئى حق غصب كرليا تو قيامت كدن بارگا و الهي مين ممين پائى پائى كاك كا حماب دينا موگا۔

سوال: آج کل لوگ اسے فخر سمجھتے ہیں کہ جتنا زیادہ ہو سکے مہر مقرر کریں۔ چنال چہ بعض حضرات بچاس ہزار یا ایک لا کھرو ہے تک تحریر کردیتے ہیں، مگر ادائی دس پندرہ ہزار ہوتی ہے۔ باقی غیر معجّل رکھ لیتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر خدانخواستہ میاں بیوی میں نا اتفاقی پیدا ہوتو اس صورت میں شوہر کوتح ریر کردہ حق مہرادا کرنا ہوگا۔ کیا شریعت میں اس کی کوئی گنجائش ہے؟

جواب: شریعت نے مہر کی کوئی مقدار متعین نہیں کی ہے۔ اسے زوجین اور ان کے خاندانوں کے حالات اور باہمی رضا مندی پر چھوڑ دیا ہے۔ عہد نبوگ کے بہت سے واقعات سے اشارہ ملتا ہے کہ مہر کا کم رکھنا اور نکاح کو آسان بنانا پیندیدہ ہے۔ حضرت عمر بن الخطاب نے ایک مرتبہ لوگوں کے درمیان خطبہ دیتے ہوئے فرمایا: ''لوگو! عورتوں کے مہر بہت زیادہ نہ رکھو، اگر مہر زیادہ رکھنا فخر کی بات ہوتی تو نبی عظیمیہ ایسا ضرور کرتے ، لیکن آپ علیمیہ نے اپنی از واج اور اپنی بیٹیوں میں سے کسی کا مہر بارہ اوقیہ سے زیادہ نہیں رکھا۔''

(سنن ابی داؤد، کتاب النکاح، باب الصداق، حدیث: ۲۱۰۲، حامع ترمذی، ابواب النکاح، باب ماجاء فی مهور النساء، حدیث: ۲۱۱۶)

لیکن جو پچھ مہر طے کیا جائے وہ عورت کاحق اوراس کی ملکیت ہے۔ بیان کیا گیا ہے کہ حضرت عمر کے ایک خاص حد سے زیادہ مہر مقرر کرنے کی ممانعت کرنے پرایک عورت نے انھیں ٹو کا کہ جب اللہ تعالیٰ نے مہر کے سلسلے میں کوئی حد بندی نہیں کی ہے تو آپ کون ہوتے ہیں؟ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

وَ اتَيْتُهُ إِحُداهُنَّ قِنْطَارًا (النماء:٢٠)
"اورتم نے اسے ڈھیرسامال ہی کیوں ند دیا ہو۔"

حضرت عمر نے اپنی بات سے رجوع کیا اور فر مایا: ''عورت کی بات صحیح ہے، عمر نے غلطی کی۔'' (تفیر القرآن العظیم، ابن کیر، ۱/۱۰)

اس لیے جو پچھ مہر طے کیا جائے وہ ادا کرنے کی نیت سے طے کیا جائے اور اسے فوراً ادا کر دیا جائے یا جلداز جلد مکمل ادائی کی کوشش کی جائے۔

# بيوی کاحق سُکنی

سوال: کیابیوی اینشوہرسے،اس کے گھر والوں سے الگ، گھر لینے کا مطالبہ کر علی ہے؟ کیا شرعاً ایبا کرناضیح ہے؟

**جواب:** شادی کے بعد شوہر پر ہیوی کے تعلق سے جوذ مے داریاں عائد ہوتی ہیں ،ان میں سے ایک پیھی ہے کہ وہ رہائش کے لیے گھر فراہم کرے۔اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

أَسُكِنُوُهُنَّ مِنُ حَيْثُ سَكَنْتُمُ مِّنُ وُّجُدِكُمُ وَلاَ تُضَارُّوُهُنَّ لِتُطُولَةً وَلاَ تُضَارُّوُهُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ ﴿ لِلْطَالَ:٢)

''ان کواسی جگہ رکھو جہاںتم رہتے ہو،جیسی کچھ بھی جگہ سمھیں میسر ہواور انھیں تنگ کرنے کے لیےان کونہ ستاؤ۔''

یگھرالیاہونا چاہیے جہاں ہوی کو پوری آزادی حائمل ہو، وہ اپنے مال واسباب کے سلسلے میں بِفکر ہواور شوہ ہر کے ساتھ بے تکلف رہ سکے۔اگرآ دمی صاحب حیثیت ہواور اس کے حالات اجازت دیتے ہوں تو اسے ہبوی کے لیے علیٰجد ہ مکان فراہم کرنا چاہیے۔عورت شوہر سے اس کا مطالبہ کرسکتی ہے اور اگر حالات سازگار نہ ہوں تو بڑے مکان کے ایک جھے کوعورت کے لیے خاص کیا جاسکتا ہے۔ یہ بھی واضح رہے کہ بیوی کا تعلق اصلاً شوہر سے ہوتا ہے۔سرال کے لوگوں کی خدمت بیوی کی ذھے داری نہیں ہے۔

یہ تو مسکے کا قانونی پہلو ہے۔اخلاقی اعتبار سے بیوی کوچا ہے کہ شوہر کے رشتے داروں کا خیال رکھے، ان کے ساتھ احتر ام اور محبت سے پیش آئے اور شوہر کے رشتے دار ِ ں کو بھی چاہیے کہ اس کی بیوی کے ساتھ اپنائیت کا مظاہرہ کریں تبھی باہمی تعلقات خوش گواررہ سکتے ہیں۔

اییا مشتر کہ خاندانی نظام، جس میں بیوی بری طرح جکڑی ہو ہا ہے شوہر کے ساتھ بے تکلف رہنے کی مطلق آزادی نہ ہواور سسرال میں اس کی حیثیت بے زبان خدمت گزار کی ہو ،اسلام کے نزدیک پیندیدہ نہیں ہے۔

# بیوی کی کمائی میں شوہر کاحق

سوال: کچھلوگ عورتوں کی ملازمت کے بارے میں اعتراض کرتے ہیں کہ جورقم تنخواہ کے طور پر عورت حاصل کرتی ہے وہ مرد پرحرام ہے۔ بدراہ کرم اس بارے میں وضاحت فرمائیں؟ جواب: عورت کا اصل میدان کاراوراس کا فرض منصبی ، شوہر کی خدمت ، گھرکی نگرانی اور بچوں کی پرورش ہے۔ حدیث میں ہے:

وَالْمَرْأَةُ رَاعِيَةٌ عَلَى اَهُلِ بَيْتِ زَوُجِهَا وَ وَلَدِهِ وَ هِي مَسْئُولَةٌ عَلَى اَهُلِ بَيْتِ زَوُجِهَا وَ وَلَدِهِ وَ هِي مَسْئُولَةٌ عَنْهُمُ. (صحيح بخارى، كتاب الاحكام، باب قول الله تعالى اطبعوا الله و اطبعوا الرسول، حديث: ٧١٣٨، وويكرمقامات، صحيح مسلم، كتاب الامارة، باب فضيلة الامير العادل حديث: ١٨٢٩)

''عورت اپنے شوہر کے گھر والوں اور اس کے بچوں کی نگراں ہے اور اس سے اُن کے بارے میں پوچھا جائے گا۔''

اس کومتاثر کیے اور نقصان پہنچائے بغیروہ ملازمت کرسکتی ہے، البتہ مشاہرہ کی شکل میں، جورقم اسے حاصل ہوگی اس کی وہ ما لک ہوگی۔اللّٰدتعالیٰ فرما تا ہے:

لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّمًا اكْتَسَبُوا وَ لِلنِّسَآءِ نَصِيْبٌ مِّمًا اكْتَسَبُوا وَ لِلنِّسَآءِ نَصِيْبٌ مِّمًا اكْتَسَبُنَ (الناء:٣٢)

''جو کچھ مردوں نے کمایا ہے اس کے مطابق ان کا حصہ ہے اور جو کچھ عورتوں نے کمایا ہے۔'' ہے اس کے مطابق ان کا حصہ ہے۔''

مردکا محض شوہر ہونااس کوعورت کی آمدنی کا مستحق نہیں بنادیتا۔البتہ بیوی اپنی مرضی اور خوشی سے اپنی آمدنی کا، جو حصہ چاہے، شوہر کو دے سکتی ہے۔ارشاد باری ہے:

> وَ آتُوا النِّسَآءَ صَدُقْتِهِنَّ نِحُلَةً ۚ فَإِنْ طِبُنَ لَكُمْ عَنُ شَـُكُمْ مِّنُهُ لَكُمْ عَنُ شَـُكُمْ مِّنُهُ نَفُسًا فَكُلُوهُ هَنِيئًا مَّرِيْتَنَّا ٥

''اورعورتوں کے مہرخوش دلی کے ساتھ ادا کرو، البتۃ اگروہ خودا پی خوشی سے مہر کا کوئی حصت میں معاف کردے توائے تم مزے سے کھا سکتے ہو''

اس آیت کی روسے مہرعورت کاحق اوراس کی ملکیت ہے۔ پورا مہریا اس کا پچھ حصہ عورت اپنی خوثی سے معاف کردے یا لینے کے بعد شوہر کو وقت ضرورت واپس کردے تو شوہر اسے اپنے کام میں لاسکتا ہے۔ یہی حکم عورت کو دیگر ذرائع سے حاصل ہونے والی رقبوں کا ہوگا۔ لیکن عورت کی مرضی کے خلاف محض زورز بردستی اور دھمکی سے اس کی آمدنی پر قبضہ کر لینا شوہر کے لیے جائز نہ ہوگا۔

#### نکاح میں دھو کہ

مدوان: ایک اہم مسئلہ در پیش ہے۔ گزارش ہے کہ اس سلسلے میں صحیح رہ نمائی فرمائیں۔ ایک صاحب کی شادی کو تین ماہ سے کچھزا کد ہوئے ہیں۔ شادی کے بعد لڑکی ایک دن سسرال میں گزار کر میکے چلی گئی۔ وہاں سے ٹھیک پندرہ دن بعد جب وہ دوبارہ سسرال آئی تو اس کے طرزِعمل سے معلوم ہوا کہ اس کی دماغی حالت ٹھیک نہیں ہے اور وہ نفسیاتی مریضہ ہے۔ اس صورت حال میں کیا کیا جائے؟

(الف) کیا بیرشتہ باقی رہنے دیا جائے؟ جب کیاڑی کی د ماغی حالت ٹھیک نہیں ہے اورلڑ کا نارمل ہے۔

(ب)اگرطلاق کی نوبت آجائے تو کیالڑ کی کوصرف مہر کے ساتھ رخصت کیا جائے؟ یا مہر کے ساتھ دوسری چیزیں (جیسے جائیداد،مکان وغیرہ) بھی واپس کر دی جائیں؟

(ج) لڑکی والوں کی طرف سے دھوکہ دیا گیا ہے۔ یعنی انھوں نے اس بات کو قطعی صیغهٔ راز میں رکھا کہاڑ کی ابنارٹل (Abnormal) ہے۔الی صورت میں کیا پنچایت کے ذریعے ان پر تا وان (Penalty) عائد کیا جاسکتا ہے؟

آپ سے استدعا ہے کہ مذکورہ سوالات کے جوابات کتاب وسنت کی روشنی میں عنایت فرمائیں۔ جواب: نکاح کارشتہ باہم الفت و محبت اور اعتاد کی بنیادوں پر استوار کیا جانا چاہیے۔اس کے ذریعے دو انسان، جو بسا اوقات ایک دوسرے کے لیے اجنبی ہوتے ہیں، ملتے ہیں اور ایک دوسرے کی رفاقت میں زندگی گزارنے کا عہد کرتے ہیں۔ نیز ان کے ذریعے دو خاندانوں میں قریبی تعلقات پیدا ہوتے ہیں، اس لیے اس کی استواری میں دھوکہ دہی سے اجتناب کرنا چاہیے۔اللہ کے رسول علیہ نے ارشاوفر مایا ہے:

مَنُ غَشَّ فَلَيْسَ مِنِيى. (صحيح مسلم، كتاب الايمان:١٠٢) "جَسُّخُص نے دھوكد ياس كا مجھ سے كوئى تعلق نہيں۔"

اس حدیث کالی منظریہ ہے کہ ایک موقع پر اللہ کے رسول علیہ بازار میں نگلے۔
راستے میں ایک شخص غلّہ کا ایک ڈھیر لگائے نی رہا تھا۔ آپ نے اس ڈھیر کے اندرا پناہا تھ ڈالا تو
پھنی محسوس ہوئی۔ آپ نے فرمایا: یہ کیا؟ غلّہ کے مالک نے بتایا کہ بارش میں پھھ غلّہ بھیگ گیا
تھا۔ آپ نے فرمایا: تم نے اسے اوپر کیوں نہیں رہنے دیا کہ لوگوں کی نظر میں ہوتا۔ پھر آپ نے وہ
بات فرمائی، جسے اوپر تھل کیا گیا ہے۔

امام ابن قیمٌ فرماتے ہیں:''جب نبی عَلِیصیہ نے سامان فروخت کرنے والے پراپنے سامان کا عیب چھپانا حرام قرار دیا ہے تو نکاح کے معاملے میں عیب چھپانا کیوں کر جائز ہوسکتا ہے۔ (زادالمعاد،۵/۵۸)

دوسری جانب یہ بھی ضروری ہے کہ نکاح طے کرنے سے قبل دونوں فریق ممکن حد تک تحقیقات کرلیں۔ بسا اوقات جلد بازی، جذبات، بے جااعتادیا دیگر اسباب سے مکمل تحقیقات کے بغیر رشتہ کرلیا جاتا ہے، بعد میں ایسی چیزیں سامنے آتی ہیں جن کی بنا پر شتوں میں کشیدگی ، آئی اور تنازعہ پیدا ہوجا تا ہے، بعد میں اوقات علیحدگی پر منتج ہوتا ہے۔ جب ہم زندگی کے ہر معاملے میں احتیاط، چھان کھٹک اور حقیق کو ملحوظ رکھتے ہیں تو نکاح کی پائیداری اور استحکام کے مقصد سے اس معاملے میں بھی ضروراس کا اہتمام کرنا چا ہیے۔ اللہ کے رسول علیقی کے ارشاد سے ہمیں اس سلسلے میں رہنمائی ملتی ہے۔ آئے فرمایا:

تَخَيَّرُوا لِنُطَفِكُمُ. (سنن ابن ماجه، ابواب النكاح، باب الأكفاء حديث:

١٩٦٨، حسنه الألباني)

"ایے نکاح کے لیے اچھے سے اچھارشتہ تلاش کرو۔"

اس تفصیل کی روشی میں مذکورہ سوالوں کے جوابات درج ذیل ہیں:

(۱) اگر نکاح ہوجانے کے بعد انکشاف ہوکہ زوجین میں سے کسی میں کوئی ایباعیب ہے، جس سے دوسرا فریق نا گواری محسوس کرتا ہے تو نکاح کوفنخ کیا جاسکتا ہے۔ فقہاء نے تفصیل سے ان عیوب کا تذکرہ کیا ہے۔ انھوں نے جنون ، جذام اور برص کوان مشتر کہ عیوب میں شار کیا ہے، جوزوجین میں سے کسی میں پائے جا کیں تو ان کی بنیاد پر دوسرا فریق فسخِ نکاح کا مطالبہ کرسکتا ہے، جوزوجین میں سے کسی میں پائے جا کیں تو ان کی بنیاد پر دوسرا فریق فسخِ نکاح کا مطالبہ کرسکتا ہے۔ حضرت علی فرماتے ہیں: ''جس عورت کا نکاح ہواورا سے برص ، جنون یا جذام وغیرہ ہو، اس کے شوہرکوا فتیار ہے، جا ہے اس نکاح کو باقی رکھے، چاہے اسے طلاق دے دے۔''

(۲) نکاح ہوجانے کے بعدا گرخلوت ہوگئ ہے تو عورت مہر کی ستحق ہے۔حضرت کی ندکورہ بالافتو کی میں آگے ہے: ''اگر خلوت ہوگئ ہے تو عورت کومہر ملے گا۔' خلیفہ دوم حضرت عمر فاروق نے فر مایا ہے: ''جس عورت کوجنون ، جذام یا برص ہواوراس کارشتہ دھو کے سے کسی مرد سے کردیا جائے اور خلوت ہوجائے تو عورت مہر کی مستحق ہوگی اور مہر کی رقم اس کے ذیتے ہوگی ، جس نے دیا جائے اور خلوت ہوجائے تو عورت مہر کی مستحق ہوگی اور مہر کی رقم اس کے ذیتے ہوگی ، جس نے دھوکہ دیا ہے۔' (موطاامام مالک، کتاب الزکاح، باب ماجاء فی الصداق والحجاء، ۲۲۲۸، مصنف عبدالرزاق ، باب ماجاء فی الصداق والحجاء، ۲۲۲۸، مصنف عبدالرزاق ، باب ماجاء فی الصداق والحجاء مکان اور دوسر کی چیزیں لئے ہے جائیداد ، مکان اور دوسر کی چیزیں لئے ہے تو طلاق کی صورت میں ان تمام چیزوں کووالیس کردینا جیا ہے۔

(۳) علیحدگی کی صورت میں لڑکی والوں کی طرف سے تاوان وصول کرنے کی تدبیر کرنا مناسب نہیں ہے۔ رشتے کی نا پائیداری کی ذھے داری دھو کہ کھانے والے پر بھی عائد ہوتی ہے کہ کیوں نہیں اس نے پہلے تمام تحقیقات کیں۔

یہ تو اس مسئلے کا فقہی اور قانو نی پہلو ہوا۔اس پرانسانی پہلو ہے بھی غور کرنا چاہیے۔ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ نکاح کے وقت زوجین صحیح سالم ہوں۔ بعد میں ان میں سے کوئی کسی بیاری کا شکار ہوجائے یا اس میں کوئی عیب پیدا ہوجائے۔الیم صورت میں فوراً طلاق اور علیحد گی کے بارے میں سوچنے سے قبل علاج معالجہ کرانے اور رشتے کو باقی رکھنے کی ہرممکن تدبیر اختیار کرنی جا ہیے۔

### ز وجین کے درمیان بے اعتمادی اور ناموافقت کاحل

معوال: ایک نجی مسئله میں شرعی رہ نمائی کی غرض سے رجوع کررہا ہوں۔میرے دن نہایت کرب میں گز رر ہے ہیں،اس لیے درخواست ہے کہ جتنی جلدی ممکن ہو، مجھے رہ نمائی سے نوازیں میری شادی کو پچھ ہی عرصہ ہوا ہے، جس سے ایک اولا د ہے۔ میری بیوی پہلے کسی اور سے محبت کرتی تھی،مگرشادی مجھ سے ہوگئی۔اس نے اپنے سابقہ تعلقات کو مجھ سے چھیانے کی بھی کوشش نہیں کی۔شروع ہی سے وہ میرے سامنے اس شخص کی مبالغہ آمیز تعریف اور اس سے تعلق خاطر کا اظہار کرتی رہی ہے۔ بیوی کی ذاتی کتابوں اور ڈائریوں میں میں نے مخصوص انداز میں مذکورہ شخص کا نام، پیداورفون نمبروغیره لکھا ہوایا یا ہے۔مزید برآں دوران سفراس سے الیی حرکتوں کا صدور ہوتا ہے(جیسے اجنبی مردوں سے نظریں ملانا،ان سے بلاتکلف باتیں کرناوغیرہ) جو مجھے قطعاً پیند نہیں ہیں ۔ان حالات میں میری نظر میں بیوی کا کردارمشکوک ہوگیا ہے۔ میں سخت ذہنی الجھن اور یریشانی میں ہوں۔میری زندگی میرے لیے بوجھ اور مصیبت بنی ہوئی ہے۔کیا میں بیوی کے بارے میں شک کرنے میں حق بہ جانب ہوں؟ کیاالیم صورت میں میرے لیے طلاق دینا جائز ہے؟ اگر طلاق دوں تو اس کی وجہ کیا بتا ؤں؟ طلاق کی صورت میں غیر شرعی عدالت کے ذریعے مجھ ے ناروامطالبات (مال جائیدادوغیرہ) کیے جائیں گے۔کیا آخرت میں مجھےان کابدل ملے گا؟ ان حالات میں بیوی کے ساتھ نباہ کرنا کیا صبر ہے،جس پر میں عنداللہ ماجور ہوں گا؟ یا بے غیرتی ہے، جھے کسی شریف آ دمی کو ہرگز برداشت نہیں کرنا جا ہیے؟ ان سوالات سے میں ذہنی طور پراز حد یریشان ہوں۔ بدراہ کرم میرے مسائل کا شریعت کی روشنی میں حل تجویز فر مائیں۔

**جواب:** نکاح کے ذریعے خاندان کی جوا کائی وجود میں آتی ہے، اللہ تعالی نے اسے زوجین میں سے ہرا یک کے لیے باعث ِسکون وطمانیت قرار دیا ہے۔ (الاعراف:۱۸۹) الروم:۲۱)

ز وجین اگراینے فرائض بہ حسن وخو بی انجام َ ہیں ،ایک دوسرے کے حقوق بہ طیب خاطر

ادا کریں اور باہم محبت، حسن طن اوراع تا دی فضا قائم رکھیں تو گھر جنت نظیر بن جاتا ہے۔ لیکن اگر وہ اللہ میں ایک دوسرے کے حقوق سے بے پروا ہوں اوران کے باہمی تعلقات کی بنیا دسو غِطن، شک وشبداور بے اعتمادی پر ہوتو ان کا از دواجی سکون غارت ہوجاتا ہے اور گھر جہنم کا نمونہ پیش کرنے لگتا ہے۔

الله تعالی نے شو ہر کو خاندان کا نگرال (قوام) بنایا ہے۔ (النماء ۴۳) اس لیے اس پر خاندان کا ماحول خوش گوارر کھنے کی دو ہری ذمہ داری عائد ہوتی ہے۔ خطبہ مجۃ الوداع میں الله کے رسول علیقہ نے زوجین میں سے ہرایک کے حقوق وفر ائض تفصیل سے بیان کیے ہیں۔لیکن بہطور خاص شو ہرول کو عور تول کے معاملے میں اللہ سے ڈرنے اوران کے ساتھ اچھاسلوک کرنے کی تاکید فرمائی ہے۔ (صحیح مسلم، کتاب الحج، باب حجۃ النبی ﷺ، حدیث: ۱۲۱۸، جامع ترمذی، ابواب الرضاع، باب ماجاء فی حق العراق علی زوجھا، حدیث: ۱۱۲۸)

عورت مخصوص مزاج کی حامل ہوتی ہے۔ یہ مزاج اسے بعض مصالح کی بنا پر فطرت کی طرف سے ودیعت کیا گیا ہے۔شوہر کی یہ بڑی نا دانی ہوگی کہ اس پر حاکمانہ رعب جمائے اور اسے بہ جبرا پنے مزاج کا پابند بنانے کی کوشش کرے۔عورت کے ساتھ معاملہ اس کے فطری خصائص کی رعایت کرتے ہوئے کرنا چاہیے۔حدیث میں اسی بات کو ایک بلیخ تشبیہ کے ذریعہ بیان کیا گیا ہے۔اللہ کے رسول علیت نے فر مایا:

إِنَّ الْمَوْأَةَ خُلِقَتُ مِنُ ضِلُعٍ لَنُ تَسْتَقِيْمَ لَكَ عَلَى طَرِيُقَةٍ، فَإِن الْمَوْأَةَ خُلِقَتُ مِن ضِلُعٍ لَنُ تَسْتَقِيْمَ لَكَ عَلَى طَرِيُقَةٍ، فَإِن السَّتَمْتَعُتَ بِهَا وَ بِهَا عِوَجٌ، وَ إِنْ ذَهَبُتَ تُقِيْمُهَا كَسُرُتَهَا وَ كَسُرُهَا طَلاَ قُهَا . (صحيح بحارى، كتاب النكاح، باب المداراة مع النساء، حديث: ١٨٤٥، صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء، حديث: ١٤٦٨، الفاظم كين)

''عورت پہلی کی مانند پیدا کی گئی ہے، جوتھارے لیے کسی صورت میں بھی سیدھی نہیں ہو کئی۔ اگر تم اس کی کجی برقرار رکھتے ہوئے اس سے فائدہ اٹھانا چاہو گے تو فائدہ اٹھا سکو گے ادراگراسے سیدھا کرنے لگو گے تواسے توڑد و گے،اس کا توڑنا طلاق ہے۔'' بخاری اور مسلم کی ایک دوسری روایت میں اس حدیث کے شروع اور آخر میں دونوں جگاری اور مسلم کی ایک دوسری روایت میں اس حدیث کے شروع اور آخر میں دونوں جگاری حضرت علیق نے اِسْتَو صُوا بِالنِّسَاءِ (عورتوں کے ساتھ اچھاسلوک کرو) فر مایا ہے۔ (بخاری:۵۱۸ مسلم:۵۲۸)

عورت کو'ٹیڑھی پہلی' سے تشبیہ دینے کا مطلب پنہیں کہ اس کے ذریعے عورت کے کسی نقص اور عیب کی جانب اشارہ کیا گیا ہے، بلکہ اس سے مرادیہ کہ جس طرح پہلی کو اس کی فطری بناوٹ پر باقی رکھتے ہوئے ہی اس سے فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے اسی طرح عورت کے فطری خصائص کو کموظر کھتے ہوئے ہی اس کے ساتھ خوش گوار تعلقات قائم رکھے جاسکتے ہیں۔

ہر خص میں کچھ خوبیاں ہوتی ہیں اور کچھ کم زوریاں۔ شوہراور بیوی میں سے کوئی بھی اس سے مرز انہیں۔ بیوی کی کوئی کم زوری شوہر پرعیاں ہوجائے یا اس کی کوئی بات یا حرکت نا گوارگزرے تو اسے نظروں سے گرادینا، شخت ست کہنا، اس کے کردار پرشک کرنا اور دوسروں سے اس کی کم زوری بیان کرنا اچھی بات نہیں ہے۔ اللہ کے رسول علیہ نے اس سے منع فرمایا ہے۔ آپ کا ارشاد ہے:

لاَ يَفُرَكُ مُوْمِنٌ مُوْمِنَةً، إِنُ كُرِهَ مِنُهَا خُلُقًا رَضِى مِنُهَا آخُرُةً وَمِنُهَا خُلُقًا رَضِى مِنُهَا آخَوَ. (صحيح مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء، حديث: ١٤٦٩) "كُونى مومن (ثومر) مومن (بيوى) سے نفرت نہ كرے۔ اگر اس كى كوئى عادت اسے نا گوار موتواس كى كوئى دومرى خصلت اسے ضرور پہند ہوگى۔"

عہد نبوی کا واقعہ ہے۔ ایک شخص نے خدمت نبوی میں حاضر ہوکراپنی ہوی کی شکایت کی۔ اس نے کہا: 'میری ہوگ کی چھونے والے کا ہاتھ نہیں جھٹاتی۔' (اِنَّ تَحْتِیُ اِمُرَأَةً لَا تَمْنَعُ کی۔ اس نے کہا: 'میری ہوگ جے نے فرمایا: 'اسے طلاق دے دو۔' اس شخص نے کہا: میں اس کی ید لامیس) آل حضرت علی ہے کہا: وہ مجھے بہت مجبوب ہے )۔ جدائی برداشت نہیں کرسکتا (دوسری روایت میں ہے کہ اس نے کہا: وہ مجھے بہت مجبوب ہے )۔ آل حضرت علی نے فرمایا: تو اسے رو کے رکھو (فَا مُسِکُهَا)۔ دوسری روایت میں ہے کہ آپ تے فرمایا: تو اس سے لطف اندوز ہوتے رہو (اِسْتَمُتِعُ بِهَا)۔ (سنن نسائی، کتاب النکاح، باب ترویج الزانیة، حدیث: ۳۲۲۹ کتاب الطلاق، باب ماجاء فی الحلع، حدیث: ۳۲۲۹ کتاب الطلاق، باب ماجاء فی الحلع، حدیث: ۳۲۲۹ کتاب الطلاق، باب ماجاء فی الحلع، حدیث: ۳۲۵۰،۳۶۱۶

لبعض شارحین حدیث نے اس جملہ (لا تمنع ید لامس) کوزنا سے کنا یہ مانا ہے۔ لیکن یہ بات قابل قبول نہیں معلوم ہوتی ۔اس لیے کہ رسول اللہ عظیمی سے تو قع نہیں کی جاسکتی کہ آپ کسی شخص کوکسی زانیہ عورت سے رشتہ استوار رکھنے کا مشورہ دیں گے۔ در حقیقت اس میں عورت کے اسی رویہ کا بیان ہے، جس کی شکایت اوپر کے سوال میں کی گئی ہے۔

بعض حضرات از دواجی تلخیوں کی ابتدا ہی میں طلاق کی بات کرنے لگتے ہیں۔ وہ عورت کی سرکشی پراسے قابو میں کرنے کے لیے طلاق کی دھمکی دیتے ہیں اور جب اس میں کام یابنہیں ہو پاتے تواس حربے کواستعال کرنے میں دینہیں لگاتے۔ انھیں معلوم ہونا چاہیے کہ شیطان کوسب سے زیادہ خوشی اس بات سے ہوتی ہے کہ میاں ہوی میں جدائی ہوجائے اور خاندان کا شیرازہ منتشر ہوجائے۔ (صحبح مسلم، کتاب صفة القیامة، باب تحریش الشیطان و بعثه سرایاہ لفتنة الناس، حدیث: ۲۸۱۳) طلاق کی حیثیت آخری چارہ کارکی ہے نہ کہ اولین اقدام کی۔ قرآن نے بیوی کی سرکشی (نشوز) کی صورت میں اس سے قبل متعدد تد ابیر تجویز کی ہیں قرآن نے بیوی کی سرکشی (نشوز) کی صورت میں اس سے قبل متعدد تد ابیر تجویز کی ہیں (انساء:۳۳)۔ انھیں عمل میں لانا چاہیے۔

عورت بھی جذبات اوراحیاسات رکھنے والی ایک مخلوق ہے۔ ضروری ہے کہ مرداس کے جذبات، خواہشات اورمیلا نات کے سلسلے میں حساس ہو، وہ اس کی دل جوئی کرے، اس کی ساتھ فرحت وانبساط اورخوش طبعی سے پیش آئے ، اس کی جائز خواہشات پوری کرے، اس کی باتوں کو توجہ سے سنے، اس کے شکوے شکایات کا از الہ کرنے کی کوشش کرے، اس کے ساتھ گھر میں اور گھرسے باہر بھی کچھ وقت گز ارے، اس کے سامنے اس کے رشتہ داروں کا تذکرہ احترام اور محبت سے کرے۔ اس تحق تحا ئف لاکردے، اس کے چھوٹے بڑے کا موں (مثلاً کھانا پکانا، سینا پرونا وغیرہ) کی تعریف کرے۔ اس سے نہ صرف محبت کرے، بلکہ وقا فو قا اس کا اظہار بھی کرتارہے۔ ان تداہیر کے ذریعے ہوئی کا دل جیتا جا سکتا ہے اور از دواجی زندگی کوخوش گوار بنایا حاسکتا ہے۔

آخر میں اپنی بہنوں ہے بھی یہ کہنا جا ہوں گا کہ جہاں اُن کے شوہروں پران کے پچھ حقوق ہیں، وہیں شوہروں کے بھی ان پر پچھ حقوق عائد ہوتے ہیں۔اللہ اور اس کے رسول کے نزدیک محبوب اور نیک عورت وہ ہے، جوخوش دلی کے ساتھ شوہر کے حقوق ادا کرے۔ ایک حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول علیہ سے سے کسی نے دریافت کیا: بہترین عورت کون ہے؟ آیٹ نے فرمایا:

اَلَّذِى تَسُرُّهُ إِذَا نَظَرَ، وَ تُطِيُعُهُ إِذَا أَمَرَ، وَلاَ تُخَالِفُهُ فِيُمَا يَكُرَهُ فِي نَفُسِهَا وَمَالِهِ. (منداح،٢٢ما٦/٣٣٨،٣٣٢،٢٥١)

''وہ عورت جس کا شوہراہے دیکھے تو خوش ہوجائے ،اسے کسی چیز کا تھم دیے واسے بجا لائے اوراس کی ذات اور اپنے مال کے بارے میں جس چیز کو ناپسند کرتا ہواس کا ارتکاب نہ کرے۔''

## طلاق کے بعد حلالہ کا حکم

سوال: میں فوج میں ملازمت کررہا ہوں۔ میرے بہت سے ساتھی غیر مسلم ہیں، وہ وقاً فو قاً اسلام پراعتراض کرتے رہتے ہیں۔ ایک موقع پرایک صاحب نے بیاعتراض کیا کہ'اسلام میں بیوی کوطلاق دینے کے بعداسے واپس لینے کے لیے حلالہ کرانا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ بیتو طوا کف گیری جیسا کام ہوا۔'' میں نے آخیں جواب دینے کی کوشش کی لیکن اس جواب سے وہ مطمئن نہ ہوسکے۔ آپ سے گزارش ہے کہ اس اعتراض کا اطمینان بخش جواب مرحمت فرما کیں۔ بیاعتراض عموماً غیر مسلموں کی جانب سے کیا جاتا ہے۔

جواب: آپ کے غیر سلم دوست کا اعتراض ہے ہے کہ 'اسلام میں ہوی کو طلاق دینے کے بعد اسے واپس لینے کے لیے حلالہ کرانا ضروری قرار دیا گیا ہے، یہ تو طوائف گیری جیسا کام ہوا۔'' انھوں نے پہلے تو اپنی طرف سے بیفرض کرلیا کہ 'اسلام میں حلالہ کرانا ضروری قرار دیا گیا ہے'' اور پھراس پر اعتراض جڑ دیا۔اس سے واضح ہور ہاہے کہ وہ اسلام کے ضابطۂ طلاق کے بارے میں غلطہ نہی کا شکار ہیں۔اس غلطہ نہی میں اضافہ مسلمانوں کی برعملی سے ہوتا ہے، جو نہ صرف یہ کہ اسلام کے بتائے ہوئے طریقے پرعمل نہیں کرتے، بلکہ اپنی ذاتی خواہشات پوری کرنے کے لیے اسلام کے بتائے ہوئے طریقے پرعمل نہیں کرتے، بلکہ اپنی ذاتی خواہشات پوری کرنے کے لیے ایسے طریقے اختیار کرتے ہیں، جنھیں اسلام میں شخت نا پہند یدہ قرار دیا گیا ہے۔سطور ذیل میں ایسے طریقے اختیار کرتے ہیں، جنھیں اسلام میں شخت نا پہند یدہ قرار دیا گیا ہے۔سطور ذیل میں

اسلام کے ضابطۂ طلاق کی مختصر وضاحت کی جارہی ہے۔امید ہے کہاس سے مذکورہ اعتر اض خود بہخودرفع ہوجائے گا۔

اسلام نے معاشر تی زندگی کے، جواصول دیے ہیں وہ انسانی نفسیات سے پوری طرح ہم آ ہنگ اور حکمتوں پر بنی ہیں۔اس نے نکاح کا مقصد نسل انسانی کی بقا کے ساتھ زوجین کے مابین ہم آ ہنگی اور با ہم محبت ومودت قرار دیا ہے اور زوجین کوایک دوسرے کے لیے باعث سکون قرار دیا ہے۔قرآن میں ہے:

> وَ مِنُ اللَّهِ آنُ خَلَقَ لَكُمْ مِّنُ أَنْفُسِكُمُ أَزُوَاجًا لِّتَسُكُنُوْآ اِلَيْهَا وَ جَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَّ رَحْمَةً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

> ''اوراس کی نشانیوں میں سے یہ ہے کہاس نے تمھارے لیے تمھاری ہی جنس سے بیویاں بنائیں، تاکہتم ان کے پاس سکون حاصل کرواور تمھارے درمیان محبت اور رحت پیدا کردی۔''

طلاق کووه بخت ناپندیده ممل قراردیتا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول علیہ فی نے فرمایا: اَبْغَضُ الْحَلَالِ اِلَى اللّٰهِ تَعَالَى الطَّلَاقُ "اللّٰہ تعالَى کے نزدیک جائز کاموں میں سب سے ناپندیده کام طلاق دینا ہے۔ '(سنن ابو داؤد، کتاب الطلاق، باب فی کراهیة الطلاق، حدیث: ۲۱۷۸، ضعفه الألبانی) دوسری حدیث میں ہے کہ آپ نے فرمایا: "شیطان کوسب سے زیادہ خوشی اس بات سے ہوتی ہے کہ کسی خاندان کا شیرازہ منتشر ہوجائے اورمیال ہوی میں علیحدگی ہوجائے۔ ' (صحیح مسلم، کتاب صفة القیامة، حدیث: ۲۸۱۲)

طلاق کو تخت ناپندیده عمل قرار دینے کے باوجود اسلام نے اس پر پابندی عائد نہیں کی اور اسے لکاخت ممنوع نہیں قرار دیا، اس لیے کہ ایسا کرنا معاشرتی تقاضوں اور مصلحتوں کے برخلاف ہوتا۔ بسا اوقات زوجین میں وہنی ناموافقت پائی جاتی ہے، اس وجہ سے یا دیگر اسباب سے، باوجود ہزار کوششوں کے ان کی یکجائی ممکن نہیں رہتی۔ ایسے حالات میں ایک صورت تو یکھی کہ ایک بار نکاح ہوجانے کے بعد زوجین کو مجبور کیا جائے کہ وہ ہر حال میں نباہ کریں، خواہ ایک

دوسر کوکتنائی ناپیندکرتے ہوں اورخواہ ان میں ادنی سی ہی موافقت نہ پائی جاتی ہو۔ اور دوسری صورت ہیں ہے کہ دونوں کو اختیار دے دیا جائے کہ اگر باو جود ہزار کو شقوں کے سی بھی صورت میں سے نباہ ممکن نہ ہوتو خوش اسلوبی کے ساتھ علیے دگی اختیار کرلیں۔ اسلام نے دونوں صورتوں میں سے دوسری صورت اختیار کی ہے، اس لیے کہ یہی انسانی نفسیات اور معاشرتی نقاضوں کے عین مطابق محقی۔ جن فدا ہب نے (مثلاً ہندومت اور عیسائیت) پہلی صورت کو ترجیح دی اور طلاق پر قطعی پابندی عائد کر دی ہے ان میں زوجین ناموافقت کی صورت میں گھٹ گھٹ کر زندگی گزار نے پر مجبور ہوتے ہیں، یا شوہر اور اس کے گھر والے عورت سے گلوخلاص کے لیے اسے نذر آتش کر دینے میں عافیت محسوں کرتے ہیں۔ اس قتم کے واقعات آئے دن ہمارے مشاہدے میں آئے رہتے ہیں۔ اسلام نے طلاق کی اجازت بہ در جیڑ مجبوری اس وقت دی ہے جب زوجین کے در میان موافقت کی تمام تداہر ناکام ہوگئ ہوں۔ اس سے پہلے وہ متعدد اقد امات کی ہدایات کرتا ہوا وطلاق بھی وہ تدریخ دیئے دینے کا حکم دیتا ہے۔ ان اقد امات کی تفصیل ہے۔

ا-اگربیوی کی طرف سے نافر مانی اور سرکشی کا مظاہرہ ہوتو اسلام نے مردکو حکم دیا ہے کہ ا وہ اسے سمجھائے بجھائے۔اس کا بستر جدا کر دے اور ضرورت ہوتو اسے ہلکی جسمانی سزا دے۔ قرآن میں ہے:

> وَالَّْتِيُ تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهُجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضُرِبُوهُنَّ ۚ فَإِنُ اَطَعُنَكُمُ فَلاَ تَبُغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيُلاً ۗ

(النساء:٣٣)

''اور جنعورتوں کی سرکثی کاشتھیں اندیشہ ہوان کوشمجھا ؤ،ان کے بستر جدا کر دواور انھیں مارو۔اگروہ اطاعت کرنے لگیں تو پھران کےخلاف کوئی کارروائی نہ کرو۔''

حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے بیوی کو ایسی مار مارنے سے منع فر مایا ہے، جس سے اس کا بدن زخمی ہوجائے۔ (صح مسلم۔ کتاب الج ۔ باب جمۃ النبی) گھر میں رہتے ہوئے قطع تعلق ایک ایسی سزاہے، جسے بیوی زیادہ دنوں تک نہیں جھیل سمتی۔ لامحالہ وہ شوہرکی اطاعت و ۔ فر مال برداری پرمجبور ہوگی۔

۲-بسااوقات زوجین کوایک دوسرے سے ایسی شکایات ہوتی ہیں، جن کاوہ خود باہم مل کرازالہ کرنے پر قادر نہیں ہوتے۔ایسی صورت میں اسلام تھم دیتا ہے کہ دونوں کے خاندان کا ایک ایک نمائندہ مل بیٹھ کرتناز عہ کوحل کرنے کی کوشش کریں۔قرآن میں ہے:

وَ إِنُ خِفُتُمُ شِقَافَ بَينِهِمَا فَابُعَثُوا حَكَمًا مِّنُ اَهُلِه وَ سَكَمًا مِنْ اَهُلِهَا عَ إِنْ يُبُويُكَ آ إِصُلاَحًا يُوفِقِ اللّهُ بَيْنَهُمَا ﴿ (النماء:٣٥) "الرّمّ مِن ميان يوى ك درميان اختلاف كانديشه بوتوايك عم (فيصله كرف والا) شوم كهر والول مين سے اور ايك عم يوى كهر والول مين سے جيجو، اگر وه وونوں معامله كوسدهارنا عالي الله ان ك درميان موافقت بيدا كرد كائن

۳-اگراس صورت میں بھی مسئلہ جوں کا توں باقی رہے تو اسلام تھم دیتا ہے کہ شوہر بیوی کوصرف ایک طلاق طہر (لیعنی جب ماہواری نہ آرہی ہو) کی حالت میں دے۔ طہر کی شرط اس لیے ہے کہ اس حالت میں معمول کے تعلقات زن وشوہونے سے ہجیدہ طلاق کی توقع کی جاسکتی ہے، جب کہ حالت حیض میں اس تعلق کے نہ ہونے سے غصے، جھنجھلا ہٹ اور ردعمل کی کیفیات کی شمولیت ہوسکتی ہے۔ اس کا مقصد رہے کہ بیوی کو اپنے رویہ پرغور کرنے کا موقع مل سکے اور شوہر بھی اپنے اقد ام پر سنجیدگی سے غور کر سکے۔ اس کو طلاق رجعی کہتے ہیں۔ یعنی شوہر عدت کے اندر جس وقت جا ہے بیوی کو واپس لیسکتا ہے۔ کھن زبان سے واپس لینے کا ظہاریا عدت کے اندر جس وقت جا ہے بیوی کو واپس لے سکتا ہے۔ گھن زبان سے واپس لینے کا اظہاریا کی ضرورت ہوگی۔

۳-اگرایک طلاق واقع ہوجانے کے باوجودزوجین دوبارہ میاں بیوی کی حیثیت سے رہے پرآ مادہ نظر نہ آئیں تو اسلام شو ہر کو اجازت دیتا ہے کہ وہ اگلے طہر میں دوسری طلاق دے۔ یہ طلاق بھی رجعی ہوگی ، یعنی عدت کے اندر شو ہر رجوع کرسکتا ہے ۔ لیکن اگر عدت گز رجائے تو یہ طلاق بائن ہوجائے گی یعنی ان دونوں کے درمیان علیحدگی ہوگئی ، ان کا از دواجی تعلق ختم ہوگیا اور بیوی کی حیثیت عام عور توں کی ہوگئی ۔ اب اگر شو ہراسے واپس لینا چاہے تو اس طرح واپس نہیں ہے کہ اب لیسکتا ، جس طرح طلاق رجعی کے بعد اسے واپس لینے کا اختیار تھا ، کین ایسا بھی نہیں ہے کہ اب

اسے واپس لینے کی کوئی صورت نہ ہو، بلکہ اسلام کا تھم ہیہ ہے کہ اگر دوطلاق کے بعدوہ دوبارہ از دواجی زندگی گزارنے پررضا مند ہوجا ئیں تو وہ ایسا کر سکتے ہیں۔البتہ اس کے لیے ان کے درمیان از سرنو نکاح ہونا ضروری ہے۔قرآن میں ہے:

> اَلطَّلاَقُ مَوَّتٰنِ مَ فَامُسَاكٌ ، بِمَعُرُوفِ اَوْ تَسُوِيُحْ ، بِاحْسَانِ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ مَا اللَّ (القره: ٢٢٩)

> ''طلاق دومرتبہ ہے اس کے بعد یا تو شو ہر بیوی کو اچھی طرح رکھے یا خوش اسلوبی سے چھوڑ دے۔''

ازسرنو نکاح کی صورت میںعورت دوبارہ مہر کی مشحق ہوگی۔

۵-اگر دوطلاق کے بعدوہ ازسرنو نکاح کرکے از دواجی زندگی گزارنے پر رضا مندتو ہوجا کیں، کیکن ان کے درمیان موافقت اور سدھاریا ئیدار نہ ہواور پھر ایسے اختلا فات رونما ہوجا کیں کہ وہ قطع تعلق برآ مادہ ہوجا <sup>ئ</sup>یں تو اسلام انھیں اس آ زادی اور حق ہے محروم تو نہیں کرتا ، کیکن ساتھ ہی شو ہر کو سخت تا کید کرتا ہے کہ وہ تیسری مرتبہ طلاق بہت سوچ سمجھ کر دے۔طلاق بچوں کا کھیل نہیں کہ جب جی حام ہیوی کوطلاق دے دی اور جب جی حام اسے واپس لے لیا۔وہ نکاح کوایک محترم ومقدس رشته قرار دیتا ہے۔اس کے تقدس کو قائم رکھنے کے لیے ہی وہ شو ہر کو وارنگ دیتا ہے کہ اگراس نے تیسری مرتبہ بھی طلاق دے دی تواب بیوی اس کے لیے قطعاً حرام ہوجائے گی۔اب وہ اسے واپس نہیں لےسکتا۔ جوشو ہراپنی بیوی کوایک بارنہیں، دو بارنہیں، بلکہ تین بارطلاق دے چکا ہووہ اس قابل نہیں کہ اب وہ عورت اس کی بیوی بن کررہ سکے۔وہ اس مرد کو اس عورت سے بالکلیم محروم کر کے اب سماج کے دوسرے مردوں کوا جازت دیتا ہے کہ اس عورت کو بے یار و مددگار نہ چھوڑیں، بلکہ اسے اپنی زوجیت میں لیں۔اس عورت کے پہلے شوہر کی حیثیت اب عام مردول کی سی ہوگئی۔ وہ اس عورت سے دوبارہ نکاح اس لیے نہیں کرسکتا کہ وہ کسی دوسرے کی زوجیت میں چلی گئی ہے۔لیکن اگر دوسرا شوہر بھی اسے طلاق دے دے یا اس کی وفات ہوجائے اوراب وہ دونوں (لیعنی عورت اوراس کا پہلاشوہر) پھررشتهٔ زوجیت میں منسلک ہونا چاہیں تو اسلام انھیں ایسا کرنے کی اجازت دیتا ہے۔قر آن میں ہے:

'' پھر اگر شوہر (تیسری مرتبہ) طلاق دے دیتو وہ عورت اس کے لیے حلال نہ ہوگا، جب تک کہ کسی دوسرے مرد سے اس کا نکاح نہ ہوجائے اور وہ اسے طلاق نہ دے دے (اگر دوسرا شوہر بھی اسے طلاق دے دے) تو کوئی حرج نہیں ہے اگر وہ دونوں دوبارہ باہم نکاح کرنا چاہیں۔ اگر انھیں امید ہو کہ وہ اللہ کی بتائی ہوئی حدود پر قائم رہیں گے۔''

اسلام کے نظام طلاق کو اتنی تفصیل سے بیان کرنے کی ضرورت اس لیے پیش آئی، تا کہ واضح ہو سکے کہ اس نے ، جن حالات میں طلاق کی اجازت دی ہے اور اس کا جوطریقہ بتایا ہے وہ سراسرانسانوں کے لیے رحمت ہے اور اس میں انسانی نفسیات اور معاشرتی پیچید گیوں اور ضرور توں کا پوراخیال رکھا گیا ہے۔

غلط فہمی دراصل مسلمانوں کے اسلامی طریقہ طلاق سے ناوا قفیت اور غلط طریقے سے طلاق دینے کی وجہ سے ہوتی ہے۔ آج کل مسلمان کسی بات پرطیش میں آکر بیک زبان تین طلاقیں دے کر بیوی کو علیحدہ کر دیتا ہے اوراس آسانی سے خود کو محروم کر لیتا ہے، جواسے اسلام نے تین طہروں میں الگ الگ طلاق دینے کا تھم دے کر فراہم کی تھی۔ پھر جب جلد ہی اپنے کی ہوئی تدبیر اس کے سامنے نہیں ہوتی ، اس کے سواکہ وہ کسی چھتا تا ہے تو بیوی کو واپس لینے کی کوئی تدبیر اس کے سامنے نہیں ہوتی ، اس کے سواکہ وہ کسی دوسرے شخص کو اس بات پر رضا مند کرلے کہ وہ اس عورت سے نکاح کرکے اسے طلاق دید دیس تا کہ دوبارہ اس کے لیے اس عورت سے نکاح جائز ہوجائے۔ اس عمل کو طلالہ کہتے ہیں۔ یقینا بیا کہ خوارہ اس کے سامند کے دوبارہ اس پر رضا مند میں اس طریقے کو تخت ناپند یدہ قرار دیا گیا ہے: ہوتا ہے وہ بھی ایک غلط کام کرتا ہے اور جو شخص اس پر رضا مند ہوتا ہے وہ بھی اس طریقے کو تخت ناپند یدہ قرار دیا گیا ہے:

لَعَنَ اللّٰهُ الْمُحَلِّلَ وَالْمُحَلَّلَ لَهُ. (سنن ابن ماجه ِ كتاب النكاح، باب المحلّل والمحلّل له، حديث: ١٩٣٥، ١٩٣٥)

'' بۋىخض حلالە كرتا ہےاور جۇخف حلالە كروا تا ہے دونوں پراللە كى لعنت ہے۔''

ایک دوسری حدیث میں آپؓ نے ایسے تحض کے بارے میں سخت ناراضگی کا اظہار کرتے ہوئے اسے کرایے کاسانڈ (التِّیُسُ الْمُسُتَعَار) قرار دیا ہے۔

(سنن ابن ماجه، حواله سابق حدیث:۱۹۳۲)

آخری بات بہ کہ غیر مسلم بھائیوں سے گفتگو کرتے وقت ترجیحات طے کر لینی چاہیں۔ جب تک اصول وکلیات کے سلسلے میں ذہن صاف نہ ہو، جزئیات پر گفتگو نہ صرف یہ کہ نتیجہ خیز نہیں ہوسکتی، بلکہ اکثر وہیش تر التباس اور سوال در سوال کا پیش خیمہ بھی بنتی ہے۔

### دورانِ عرّت عورت كالباس

سوال: کیاشو ہرکی وفات کے بعد عورت کے لیے دورانِ عدت سونے یا چاندی کے زیورات، جیسے چوڑی، بندے، انگوشی اور سونے کی زنجیر (Chain) والی گھڑی کا استعال جائز ہے یا ناجائز؟ زیور کے علاوہ اس کوسر مہ لگانے اور سرمیں تیل ڈالنے کی اجازت ہے یا نہیں؟ اسے کیسا لباس پہننا چاہیے؟

**جواب:** شوہر کی وفات کے بعد عورت کے لیے عدت کا حکم قر آن کریم میں واضح طور پر موجود ہے۔اللّٰہ تعالیٰ کاارشاد ہے:

وَالَّذِيُنَ يُتَوَقَّوُنَ مِنْكُمُ وَ يَذَرُونَ اَزُواجًا يَّتَرَبَّصُنَ بِاَنْفُسِهِنَّ اَرُبَعَةَ اَشُهُرِ وَ عَشُرًا عَ (البَره:٣٣٣)

''تم میں سے جولوگ مرجا کیں،ان کے بیچھےاگران کی بیویاں زندہ ہوں،تو وہ اپنے آپ کوچارمہنے دس دن رو کے رکھیں۔''

'' تَرَبُّص'' (روکے رکھنے ) سے مراد صرف یہی نہیں ہے کہ اس مدت میں وہ عور تیں نکاح نہ کریں، بلکہاس سے مرادا پنے آپ کوزیب وزینت سے بھی رو کے رکھنا ہے فقہی اصطلاح میں اسے''احداد'' کہتے ہیں۔ بہ کثر ت احادیث میں زمانۂ عدت میں عورت کوزیورات اور رنگین کپڑے پہننے اورمہندی ،سرمہ،خوش بواور خضاب لگانے سے منع کیا گیاہے۔

ام المؤمنين حضرت ام حبيبه بنت الى سفيان مصروايت بى كەرسول الله عليه في في في الله عليه في في في الله عليه في ف فرمايا:

> لاَ يَحِلُّ لِامُرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ اَنْ تُحِدَّ فَوُقَ ثَلاَثٍ إِلَّا عَلَى زَوْجِ فَاِنَّهَا تُحِدُّ عَلَيْهِ اَرُبَعَةَ اَشُهُرٍ وَّ عَشُراً.

> (بخارى، كتاب الحنائز، باب احداد المرأة على غير زوجها، حديث: ١٢٨٠، ١٢٨١، مسلم، كتاب الطلاق، باب وجوب الاحداد في عدة الوفاة، حديث:

> ''کسی عورت کے لیے، جواللہ اور آخرت پر ایمان رکھتی ہو، جائز نہیں کہ کسی کے مرنے پرتین دن سے زیادہ سوگ منائے، سوائے شوہر کے کہ اس کی وفات پر وہ چار ماہ دس

پرتین دن سے زیادہ سوگ منائے ،سوائے شوہر کے کہاس کی وفات پروہ جار ماہ دس دن سوگ کرے گی۔'' حضر مدام حد معظم میں جہ مدیر شصحیحیوں کے مارہ معدمالا اصلاک (۲۷۳۸) سنیں

حضرت ام حبیبہؓ سے مروی بیر حدیث صحیحین کے علاوہ موطا امام مالک (۲۲۲۸)، سنن الی دا وُد (۲۲۹۹)، سنن تر ندی (۱۱۹۵) اور سنن نسائی (۳۵۲۷) میں بھی ہے صحیح مسلم (۱۳۹۰)، جامع تر ندی (۱۱۹۲)، سنن نسائی (۳۵۲۵، ۳۵۲۷) اور موطا امام مالک (۲۲۲۸) میں حضرت عاکشہؓ حضرت زینب بنت جحشؓ اور حضرت حفصہ ؓ سے بھی مروی ہے۔

عہد جاہلیت میں عورتیں شوہر کی وفات کے بعدایک سال تک سوگ مناتی تھیں۔اس مدت میں وہ کو تھری میں گزارہ کرتی تھیں،خراب کپڑے پہنتی تھیں اورخوش بو وغیرہ نہیں لگاتی تھیں۔ (سنن النسائی، کتاب الطلاق، باب ترك الزينة للحادة، حدیث: ٣٥٣)قرآن نے اس کی مدت جارماہ دس دن قرار دی۔

بعض احادیث میں بیصراحت بھی ملتی ہے کہ دورانِ عدت عورت کو کن چیزوں سے احتر از کرنا چاہیے۔حضرت ام عطیہ ٌ فرماتی ہیں:

'' ہمیں منع کیا جاتا تھا کہ کسی کی وفات پرتین دن سے زیادہ سوگ ندمنا کیں،سوائے شوہر کے کداس کی وفات پر چار ماہ دس دن سوگ منانے کا حکم تھا۔اس عرصے میں سرمہاورخوش بولگانے اور (خوش بو دار ) رنگین کپڑا پہننے سے ہمیں روکا جاتا تھا، ہاں حیض سے طہارت کے بعد تھوڑی خوش بولگا لینے کی اجازت تھی۔''

(صحيح مسلم، كتاب الطلاق، باب وجود الاحداد، حديث:٩٣٨)

حضرت امسلمة فرماتی ہیں کہ نبی علیہ نے ارشادفر مایا:

لاَ تَلُبَسُ الْمُتَوَفِّى عَنُهَا زَوُجُهَا الْمُعَصُفَرَ مِنَ الثِّيَابِ وَلاَ الْمُمَصَّفَةِ وَلاَ الْمُحَلَى وَلاَ تَخْتَضِبُ وَلاَ تَكْتَحِلُ. (سنن ابى المُمَشَّقَةِ وَلاَ الْحُلَى وَلاَ تَخْتَضِبُ وَلاَ تَكْتَحِلُ. (سنن ابى داؤد، كتاب الطلاق، باب في ما تحتنبه المعتدة في عدّتها، حديث: ٢٣٠٤، سنن النسائي، كتاب الطلاق، باب ما تحتنب الحادة من الثياب المصبغة، حديث: ٢٥٣٥)

''جس عورت کے شوہر کی وفات ہوگئی ہووہ نہ (خوش بودار) تُلَین کپڑے پہنے، نہ زیورات کا استعال کرے، نہ خضاب اور سرمہ لگائے۔''

ام المومنین حضرت ام سلمی کے پہلے شوہر حضرت ابوسلم کی وفات ہوگی۔ دوران عدرت البوسلم کی وفات ہوگی۔ دوران عدرت ایک مرتبہ رسول اللہ عقابیة ان سے ملنے گئے۔ وہ آنکھوں میں چبر لگائے ہوئے تھیں۔ آل حضرت علیہ کے نے فرمایا: ''اے ام سلمہ! یہ کیا ہے؟ عرض کیا: اے اللہ کے رسول! یہ چبر ہے۔ اس میں خوش بونہیں ہے۔ آپ نے فرمایا: اس سے چبرے میں حسن آجا تا ہے، اس لیے اس کا استعمال صرف رات میں کرو، دن میں نہ کرو۔ اس طرح نہ سر میں خوش بودارتیل لگاؤ، نہ مہندی لگاؤ۔ انھوں نے عرض کیا: پھر سر میں کیا لگاؤں؟ فرمایا: سدر لگا سکتی ہو۔'' (سنن ابی داؤد، کتاب الطلاق، باب فیما تحتنبه المعتدة فی عدّتها، حدیث: ۲۳۰، ضعّفه الإلبانی)

حضرت امسلمة عورتول كوبتايا كرتى تھيں كه:

"وه دوران عدت سرمهٔ اثر نه لگائیں بال اگر بہت ضروری ہوتو رات میں اس کا استعال کرلیا کریں اور دن میں بو نچھ دیا کریں ۔ اس طرح وہ یہ بھی کہا کرتی تھیں کے عورت دوران عدت سدراورروغن زیتون لگاسکتی ہے۔ " (موطا امام مالك، كتاب الطلاق، باب ماجاء فی الاحداد، حدیث: ۲۲۲۳ سنن نسائی، كتاب الطلاق، باب الرحصة للحادّة ان تمتشط بالسدر، حدیث ۲۳۳۷، طبحه الالبانی)

اس تفصیل ہے واضح ہے کہ عورت دورانِ عدت ہراس چیز سے اجتناب کرے گی ، جے شرعاً یا عرفاً زینت سمجھا جاتا ہے اوراس سے اس کی شخصیت پر شش بنتی ہے۔ اس بات پر تمام فقہاء کا اتفاق ہے۔ البتہ بعض جزئیات میں ان کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے۔ مثلاً حنفیہ عورت کے لیے دورانِ عد ت کنگھی کرنے کو بھی مکروہ قرار دیتے ہیں۔ اس لیے کہ وہ اسے زینت میں شار کرتے ہیں۔ اس طرح حنفیہ وشوافع غیرخوش بودار تیل مثلاً رغن زیتون وغیرہ کے استعال میں شار کرتے ہیں۔ اس طرح حنفیہ وشوافع غیرخوش بودار تیل مثلاً رغن زیتون وغیرہ کے استعال کی استعال کی الکو گئی کے دیورات کی استعال منوع ہونے پران کا اتفاق ہے۔ امام غزالی شافعیؓ چاندی کی انگوشی پہننے کی اجازت دیتے ہیں۔

دورانِ عدت عورت کوالیے کپڑے نہیں پہننے چاہئیں جنھیں عرف میں زینت سمجھا جاتا ہے۔خواہ ان کارنگ کچھ بھی ہو۔ (الموسوعة الفقهية، ۲۷/۲ - ۱۰۹)

### مستليظهار

سوال: ہمارے علاقے میں ایک عجیب طرح کا مسئلہ پیش آیا۔ ایک صاحب نے کسی بات پر ناراض ہوکر اپنی بیوی سے کہہ دیا کہ 'نتم میرے لیے حضرت فاطمہ ؓ کے برابر ہو۔' بعد میں وہ پشیمان ہوئے۔ مقامی علاء سے مسئلہ معلوم کیا۔ بعض علاء کی بیدائے سامنے آئی کہ اس جملے سے ظہار ثابت ہوگیا۔ اب بیوی اس شخص پرحرام ہوگئی۔ ظہار کا مسئلہ قر آن میں سورہ مجادلہ کے شروع میں بیان ہوا ہے۔ میں نے بعض کتب تفسیر سے رجوع کیا، لیکن مسئلہ منتے ہوگر میرے سامنے نہ آسکا۔ تفہیم القر آن میں مولا نا مودودی نے اس موضوع پر تفصیل سے بحث کی ہے۔ لیکن انھوں نے اس سلسلے میں فقہاء کے اختلافات بیان کردیے ہیں۔ اپنی طرف سے کوئی قطعی بات نہیں کہ سے ۔ میری نظر میں ظہار میں صرف خونی رشتے مال، بہن، بیٹی، خالہ، پھو پھی وغیرہ یا رضاعت کے رشتے ہیں آتے ہیں۔ اس میں عام عورتوں کو بھی شامل کرنا نفس قر آن کے خلاف ہے۔ بدراہ کرم وضاحت فرما میں کہ کیا صورت مسئولہ میں ظہار ثابت ہوگیا؟

جواب: آپ نے جومسکلہ دریافت کیا ہے اس پر میں نے بھی غور کیا اور یہاں کے چند علماء سے بھی رجوع کیا۔ سب کی رائے ہے کہ سی خص کا اپنی بیوی سے بیکہنا کہ'' تم میرے لیے حضرت

زندگی کے ما مقتبی مسائل

فاطمہ ٹے برابر ہو۔''مسکہ ظہار کو ٹابت نہیں کرتا۔ آپ کی بیہ بات صحیح ہے کہ'' ظہار میں صرف خونی رشتے ، ماں ، بہن ، بیٹی ، خالہ ، پھوپھی وغیرہ یا رضاعت کے رشتے ہی آتے ہیں۔اس میں عام عور توں کوبھی شامل کرنانقیِ قرآن کے خلاف ہے۔''

مذکورہ شخص نے ایک لغواور بے ہودہ بات کہی ہے۔اسے اللہ تعالیٰ سے تو بہ واستغفار کرنا چاہیے اور بیوی کی بدخلق کے باوجوداس کے ساتھ اچھا برتا وَ کرنا چاہیے۔اللہ کے رسول علیہ سے نے ارشا دفر مایا ہے:

لاَ يَفُرَكُ مُوْمِنٌ مُوْمِنَةً، إِنُ كَرِهَ مِنْهَا خُلُقًا رَضِى مِنْهَا الْحَرْدَ. (مسلم، كتاب الرضاع، باب الوصية بالنساء، حديث: ١٤٦٩)

"كوئى مؤمن (مرد) كى مؤمن عورت (يوى) سنفرت نه كرے ـ اگراس كى كوئى ايك عادت اسے نا گوار ہوگى تو دوسرى اسے پند آئے گی۔"

### حجاب اور برقعه

سوال: کہاجا تا ہے کہ قرآن میں پردے کے تناظر میں برقعہ پہننے کا صریح علم موجود نہیں ہے۔ اس لیے صرف اوڑھنی سے سراور چہرے کا پردہ کرنا اور ساتھ ہی جہاں تک ہو سکے جسم کا ڈھکنا کا فی ہے۔اسی طرح میر بھی کہا جاتا ہے کہ چوں کہ ہمارے یہاں کے مخصوص حالات کی وجہ سے تلاشی کے دوران برقعہ والی خواتین کا برقعہ ہٹا کر تلاثی لی جاتی ہے اس لیے بھی برقعہ نہ پہننا بہتر ہے۔

جہاں تک میراعلم ہے، برقعہ اوڑھنا اسلامی شعار ہے اور برقعہ یا حجاب کا صریح تھکم قرآن میں ڈھونڈ نا نارواہے۔ جب کہ سنت سے حجاب کی اہمیت اور فرضیت واضح ہے۔

دو پٹے ، اوڑھنی یا جا در سے سر، چہرے اورجسم کوڈھانکنا میرے خیال میں ناکافی ہی نہیں ، بلکہ دعوت نظارہ کے مترادف ہے۔ چول کہ عموماً ہم لوگ باہر نکلتے وقت اہتمام سے نئے ، خوش رنگ اور نظر کو بھلے لگنے والے کپڑے زیب تن کرتے ہیں ،ساتھ ہی عورتیں عام استعال کے کپڑے بھی فیشن کوملحوظ رکھ کرخریدتی ہیں۔اس لیے اس طرح کے کپڑوں کو پردہ کیسے تصور کیا جاسکتا ہے؟ جہاں تک تلاثی کے دوران تنگ کیے جانے کا سوال ہے تو میرے خیال میں اس وجہ سے جاب ترک کرنا بھی گناہ ہے۔اسے ہم اضطراری حالت تو نہیں کہہ سکتے۔ بھلے ہی انسان دل کومطمئن کرنے کے لیے کتنے بھی بہانے بنالے،ویسے بھی پردہ دارخوا تین کے ساتھ بلا وجہ زیادتی کوئی بھی غیرمسلم، جاہے وہ پولیس والا ہویا فوجی نہیں کرتا۔الا احیاناً۔

یو نیورشی، آفسوں اورخصوصاً میپتالوں میں لڑکے اور لڑکیاں سارا سارا دن گفتگو اور بننے مسکرانے میں گزار دیتے ہیں۔ سمجھانے یامنع کرنے پر کہا جاتا ہے کہ ہم تو اسلام کے بارے میں Discuss کرتے ہیں۔ بیکون سااسلام ہے، جس پراجنبی اور غیرمحرم مردوزن بے پردگی اورعریانیت کے ساتھ مل کر Discuss کرسکتے ہیں۔ ایک تو حرام کام اور پھر اس پر''اسلام پر ''اسلام پر ''Discuss" کرکے ثواب بھی کمایا جارہا ہے۔

یہ حالات بخت وہنی کوفت کا سبب ہیں، کیکن ہماری بات اس لیے اثر نہیں کرتی کہ ہم دینی تعلیم تو برائے نام بھی کسی مدرسے سے حاصل نہیں کر پائے ،صرف مروجہ تعلیم کے ساتھ گھر پر والدین کی توجہ سے تھوڑ اسادین کاعلم ہے۔ آپ سے گزارش ہے کہ مذکورہ بالا امور پرخصوصی توجہ سے ہماری رہنمائی فرمائے۔شاید کہ کسی پراثر ہو۔

جواب: قرآن کریم میں مومن مردوں اورعورتوں کی معاشرت کے بارے میں واضح احکام دیے گئے ہیں۔خاص طور سے عورتوں کے بارے میں اس میں صراحت سے بیان کیا گیا ہے کہ ان کار بن سہن گھروں میں کس طرح ہواوروہ با ہر نکلیں تو کس طرح نکلیں؟ اس سلسلے میں ہمیں سور ہ نوراورسور ہا احزاب کی آیات کوایے پیش نظرر کھنا جا ہے۔

سورہ نور میں پہلے اہل ایمان مردوں اور اہل ایمان عورتوں کو تاکید کی گئی ہے کہ وہ اپنی نگاہیں نیچی رکھیں اور اپنی شرم گاہوں کی حفاظت کریں:

قُلُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُّوا مِنُ اَبُصَادِهِمُ وَ يَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُ لَ لَلْمُؤْمِنِيْنَ يَغُضُونَ مِنَ اَبُصَادِهِمٌ لَ يَصْنَعُونَ ٥ وَ قُلُ ذَٰلِكَ اَزُكَى لَهُمُ اِنَّ اللَّهَ خَبِيْرٌ اللهِ عَبْمُا يَصْنَعُونَ ٥ وَ قُلُ لِللهُ وَمِنْتِ يَغُضُضُنَ مِنَ اَبُصَادِهِنَّ وَ يَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ لِللهُ وَالْمِنَ مِنَ اَبُصَادِهِنَّ وَ يَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ لَاللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اَبُصَادِهِنَ وَ يَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ لَا اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الل

''(اے نبی ) مومن مردول سے کہو کہ اپنی نظریں بچا کرر تھیں اور اپنی شرم گا ہوں گی حفاظت کریں ، بیان کے لیے زیادہ پا کیزہ طریقہ ہے ، جو کچھوہ کرتے ہیں اللہ اس سے باخبرر ہتا ہے۔اور (اے نبی ) مومن عورتوں سے کہدو کہ اپنی نظریں بچا کرر تھیں اور اپنی شرم گا ہوں کی حفاظت کریں۔''

پھراہل ایمان عورتوں کومزید تھم دیا گیا کہ وہ اپنی زینت کا کھلے عام اظہار نہ کریں۔ اپنے سینوں پراپنی اوڑھنیوں کے آنچل ڈالے رکھیں اور اپنے قریبی رشتے داروں اور متعلقین، (شوہر، باپ، خسر، بیٹے، شوہروں کے بیٹے، بھائی، جیتیج، بھانچے میل جول کی عورتیں، زیردست مرد، نیچے) کے علاوہ کسی کے سامنے اپنی زینت کا اظہار نہ کریں:

وَلاَ يُبُدِيُنَ زِيُنَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيَضُرِبُنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلاَ يُبُدِينَ زِيْنَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ اَوُ ابْآئِهِنَّ اَوُ ابْآئِهِنَ اَوُ ابْعَولَتِهِنَّ اَوُ الْمَلَكَتُ اَوُ بَنِيْ الْحُولِيهِنَّ اَوْ نِسَآئِهِنَّ اَوُ مَامَلَكَتُ الْمُانُهُنَّ اَوْ السِّهُنِ اَوْ الطِّهُلِ الْمُانُهُنَّ اَوْ الطِّهُلِ الْمُانُهُنَّ اَوْ الطِّهُلُولِ الْمُلْكِنَ الْمُانُونَ الْمَانُهُنَّ اَوْ الطِّهُلُولِ الْمُلْكِنَ لَمُ يَظُهُرُوا عَلَى عَوْراتِ النِسَآءِ وَلاَ يَضُرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَ الْمُنَاءِ اللَّهُ لَمُ مَا يُخْفِينَ مِنُ ذِيْنَتِهِنَ الْمَالَامُ اللَّهُ الْمُلْكِدَ (الزَيَامِ) لَيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنُ ذِيْنَتِهِنَ الْمَالَامِ اللْمُلْكِدِ (الزَيَامِينَ عَلَى عَوْراتِ النِسَآءِ وَلاَ يَضُوبُنَ بِلَوْ اللَّهُ الْمُنَامِلُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُ الْمُنْ الْمُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ الْمِنْ الْمُؤْلُولُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُلْكِدُولُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُلْكُدُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ اللَّهُ الْمُلْكِدُ الْمُلْكِدُولُ الْمُلْكِدُولُ الْمُلْكِدُ اللْمُلْكِدُولُ الْمُلْكِدُولُ الْمُلْكِلُكُمُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِلُولُ اللْمُلْكِلِيلُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكِلُولُ الْمُلْكِلُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُلُولُ اللْمُلْكُلُولُ الْمُلْكُلُولُ الْمُلْكُولُ الْمُؤْلِلِ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُلُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُلُولُ الْمُلْلُولُ الْمُلِلْلِلْمُلْلِلْمُ الْمُلْلِلْمُ الْمُلْكُولُ اللْمُلْلُولُ اللْمُ

''اوراپنابنا وَسنگھارنہ دکھائیں بجزاس کے، جوخود ظاہر ہوجائے اوراپنے سینوں پراپی اوڑھندوں کے آنچل ڈالے رہیں۔ وہ اپنا بنا وَسنگھار نہ ظاہر کریں مگر ان لوگوں کے سامنے: شوہر ، باپ، شوہروں کے باپ، اپنے بیٹے، شوہروں کے بیٹے، بھائی، معائیوں کے بیٹے، ہہنوں کے بیٹے، اپنے میل جول کی عورتیں، اپنے لونڈی غلام، وہ بھائیوں کے بیٹے، اپنے میل جول کی عورتیں، اپنے لونڈی غلام، وہ زیردست مرد جو کسی اور قتم کی غرض نہ رکھتے ہوں، اور وہ بیچے، جوعورتوں کی پوشیدہ باتوں سے ابھی واقف نہ ہوئے ہوں۔ وہ اپنے پاؤں زمین پر مارتی ہوئی نہ چلا کریں کہ اپنی جوزینت انھوں نے جھیار گھی ہواس کالوگوں کو علم ہوجائے۔''

سورۂ احزاب میں اہل ایمانعورتوں کو تھم دیا گیا کہ وہ اپنے او پراپنی چا دروں کے بلو لئکالیا کریں: يْآيُهَا النَّبِيُّ قُلُ لِّآزُوَاجِکَ وَ بَنتِٰکَ وَ نِسَآءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِيُنَ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلاَبِيبِهِنَّ (اللحزاب:۵۹)

''اے نبی ، اپنی بیو بول، بیٹیوں اور اہل ایمان کی عورتوں سے کہددو کہ اپنے او پر اپنی چا دروں کے پلولٹکا لیا کریں۔''

اس آیت میں جلابیب (واحد جلباب) کالفظ آیا ہے۔ بیخر (واحد نمار) یعنی اوڑھنی سے الگ چیز ہے۔ جلباب اوڑھنی سے بڑے کپڑے کو کہتے ہیں۔حضرت ابن عباسؓ اور ابن مسعودؓ نے اس سے مراد جاور لی ہے۔علامہ قرطبیؓ فرماتے ہیں:صحیح بات یہ ہے کہ اس سے مراد وی درابدن ڈھک جائے۔ (تغیر قرطبی،۲۲۳/۱۲)

معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں عورتوں کے لیے گھروں سے باہر نکلنے کے آ داب بیان کیے گئے ہیں کہ جب وہ کسی ضرورت سے گھرسے باہر نکلیں تو اپنے جسم کو کسی بڑے کپڑے مثلاً چا دروغیرہ سے اچھی طرح ڈھانپ کرنکلیں اور پوری احتیاط کریں کہ ان کی زینت کا اظہار نہ ہو۔

برصغیر میں عام طور پرجس برقعہ کا چلن ہے وہ اس ضرورت کی بہ خوبی کفایت کرتا ہے۔
لیکن اسے اسلامی شعار ٔ قرارد ہے کرلازم کرنا اور اس کا التزام نہ کرنے والی خواتین کو اسلامی شعار
سے بے پروا قرار دینا میر کی نظر میں غلو ہے۔ اسلام نے خواتین کو کسی مخصوص لباس کا پابند نہیں کیا
ہے، بلکہ اس کی پچھ شرائط بیان کردی ہیں۔ جس لباس میں بھی وہ شرائط پوری ہوں اسے پہنا
جاسکتا ہے۔ مروج برقعہ کے علاوہ بھی مسلمان خاتون کسی غیر جاذب نظر چا دروغیرہ سے اسے جب کو اچھی طرح ڈھانب سکتی ہے۔ دوسری طرف آج کل ایسے ایسے فیشن ایبل برقعے مارکیٹ میں
آنے گے ہیں کہ ان کو بہننا دعوت نظارہ دینے کے مترادف ہے اور ان سے حجاب کی ضرورت
کسی طرح یوری نہیں ہوتی۔

آپ کی بیہ بات سیح ہے کہ تلاشی کے دوران تنگ کیے جانے کے اندیشے سے حجاب ترک کرنا مناسب نہیں ہے۔ حجاب اختیار کرنا اللہ تعالیٰ کا حکم ہے۔ اس لیے مسلمان خاتون کو ہرحال میں اس کا التزام کرنا چاہیے۔

اسلام غیرمحرم مردوں اورعورتوں کا اختلاط اوران کا گھل مل کرر ہنا گوارانہیں کرتا۔

وہ نامحرم کے ساتھ تنہائی میں رہنے سے تختی ہے منع کرتا ہے۔ آج کل اگر تعلیم گاہوں، شفاخانوں، دفتر وں اور دیگر اداروں میں اختلاط سے بچناممکن نہیں رہ گیا ہے تو اس معاملے میں حتی الامکان احتیاط محوظ رکھنی چاہیے اور اللہ کے رسول عیالیہ کا بیار شاد ہمیشہ اپنے پیش نظر رکھنا چاہیے:

اَلاَ لاَ يَخُلُونَ رَجُلٌ بِإِمُرَأَةٍ إِلَّا كَانَ ثَالِثَهُمَا الشَّيُطَانُ. <sub>(حامع</sub>

ترمذي، كتاب الفتن، باب ماجاء في لزوم الجماعة، حديث: ٢١٦٥)

'' خبردار، کوئی مردکسی عورت کے ساتھ تنہائی میں ہرگز ندر ہے، ورندان کے درمیان تیسراشیطان ہوگا۔''

آپ کے احساسات قابل مبارک باد ہیں۔ تعلیم و تبلیغ کے لیے کسی دین مدرسہ کے سرطیفکٹ کی ضرورت نہیں۔ کسی خص کو دین کی، جن باتوں کاعلم ہوانہیں دوسروں تک پہنچانا ہرمومن مرداور عورت کی ذھے داری ہے۔اللہ کے رسول علیہ نے ارشاد فرمایا:

**بَلِّغُوُ ا عَنِّيُ وَ لَوُ آيَةً.** (بخارى، كتاب احاديث الانبياء، باب ما ذكر عن

بنی اسرائیل، حدیث: ۳٤٦١)

"ميرى طرف سے دوسرول تک پېنچاؤ خواه ايک آيت ہن کيول نه ہو۔"

## ملازمت ببيثه خواتين كايرده

سوال: پردہ کے بارے میں پھھا دکام سوال و جواب کی صورت میں بیان کیے گئے ہیں۔اس سلسلے میں ایک اور سوال ذہن میں انجرا کہ جوعورتیں ملازمت پیشہ ہیں ان کے لیے پردہ کا التزام کرنا اکثر ناممکن ہوتا ہے۔ کیوں کہ دفتر وں میں ان کے کام ہی ایسے ہوتے ہیں جہاں ہروقت ان کے لیے پردہ کرنا ممکن نہیں ہوتا۔ مثلاً جوخواتین پولیس میں بھرتی ہوتی ہیں ان کو چوہیں گھنٹے کھڑے کھڑے کھڑے ڈیوٹی دینی پڑتی ہے؟

جواب: ذہنوں میں کچھالیا تصور بیٹھ گیاہے کہ پردہ اور مروجہ برقعہ کومتر ادف سمجھاجا تا ہے۔ اور جو اب نرقع نہیں اوڑھتی اسے بے پردہ کہا جا تا ہے۔ حالاں کہ بیٹ ہے۔ شریعت نے خواتین کے لیے گھروں میں رہنے اور گھروں سے باہر نکلنے کے آداب بیان کردیے ہیں۔ مثلاً وہ

بن کھن کراور بھڑ کیلے لباس پہن کر باہر نہ کلیں ، اپنی زینت کا اظہار نہ کریں ، قابلِ ستر حصوں کو چھپائیں ، اجنبی مردوں کے ساتھ گھلنے ملنے ، ان کے ساتھ تنہائی میں رہنے اور لوچ دار آواز میں بات کرنے سے احتر از کریں ، وغیرہ ۔ جوعورت ان امور کا لحاظ کرتی ہے وہ شریعت کی نگاہ میں بایردہ ہے۔ چہرہ پردہ میں شامل ہے یا نہیں ؟ اس سلسلے میں عہد صحابہ ہی سے اختلاف رہا ہے۔ بعض صحابہ ، تا بعین ، تبع تا بعین اور بعد کے اہل علم بھی پردہ میں چہرہ کو شامل نہیں کرتے ۔ دفتر وں ، اسپتالوں ، اسکولوں اور دیگر اداروں میں ملازمت بیشہ خواتین شریعت کے بتائے ہوئے احکام پردہ پڑمل کرتے ہوئے احکام پردہ پڑمل کرتے ہوئے این کارہائے مفوضہ ہا سانی انجام دے کتی ہیں ۔

## پردہ۔آ زادخیالی اوررواج پرستی کے درمیان

سوال: آپ نے پردہ کے تعلق سے جواظہارِ خیال فرمایا ہے وہ قطعی غلط ہے۔حضرت مولانا سید ابوالاعلی مودود کی تفہیم القرآن جلد چہارم میں سورہ احزاب کی تفییر فرماتے ہوئے فہ کورہ بالا غلط تعبیر کی تر دید فرماتے ہیں۔جلد چہارم ص:۱۲۹ پر جوسیر حاصل بحث مولانا نے فرمائی ہے اس کو پیش نظرر کھیے اور اپنا جواب ملاحظہ فرما ہے تو حقیقت کاعلم ہوگا۔ پینہیں، کیوں؟ جماعت اسلامی کے علا اس طرح کا طرز عمل اختیار کرتے ہیں۔ جماعت اسلامی کے ارکان و کارکنان ہی نہیں، بلکہ جماعت سے دور کا تعلق اور حسن ظن رکھنے والوں کے ہاں باستر مکمل مع چرہ کے ڈھانینے والے برقع کا چلن ہے، بلکہ تخت پابندی کے ساتھ ہے۔ پھر آپ کا طرز عمل کس طرح کے برقع کے استعال کرواتے کے استعال کرواتے ہیں یا پھراسی طرح کا،جس کا اظہار آپ نے اپنے اس جواب میں دیا ہے؟

جواب: میں نے اپ جواب میں کھا تھا: '' چہرہ پردہ میں شامل ہے یا نہیں؟ اس سلسلے میں عہد صحابہ ہی سے اختلاف رہا ہے۔ بعض صحابہ، تا بعین ، تبع تا بعین اور بعد کے اہل علم بھی پردہ میں چہرہ کوشامل نہیں کرتے ۔' نظا ہر ہے ، دوسرا گروہ جوامت کی تاریخ میں ہر دور میں رہا ہے ، پردہ میں چہرہ کوبھی شامل کرتا ہے۔ ہر گروہ کے اپ دلائل ہیں ، جنھیں مہمل اور بے بنیا دقر اردے کر آسانی سے رہیں کیا جاسکتا۔ مولا ناسید ابوالاعلی مودودیؓ چہرے کے پردے کے قائل ہیں۔ انھوں نے تفہیم القرآن جلد چہارم (سورہ احزاب) اور جلد سوم (سورہ نور) کی تفسیر میں اور اپنی مشہور

کتاب 'پرده' میں تفصیل سے اپنا نقطہ نظر پیش کیا ہے اور دلائل دیے ہیں۔ دوسرے نقطہ نظر کے حاملین کے دلائل قدیم تفاسیر، کتب احکام القرآن، کتب فقہ اور بعض جدید اہل قلم کی تحریوں میں موجود ہیں۔ (ان میں سے کچھکا تذکرہ جناب سہیل مجاہد نے اپنے مضمون شائع شدہ زندگی نومئی موجود ہیں۔ (ان میں رویا ہے) ہر شخص کو اختیار ہونا چا ہے کہ دونوں نقطہ ہائے نظر میں، جس کو سیحے سمجھتا ہوا سے اختیار کرلے۔ جماعت اسلامی کے ارکان وکارکنان اور شفقین مولانا مودود کی گی کسی فقہی رائے کے بہند نہیں ہیں۔

جہاں تک راقم سطور کا تعلق ہے وہ بھی چہرہ کے پردہ کا قائل ہے۔ میں نے اپنے کتا بچے اسلامی پردہ - کیا اور کیوں؟ (شائع شدہ اسلامک بک فاؤنڈیٹن، ٹی دبلی) میں مذکورہ اختلاف کا تذکرہ کرنے کے بعد لکھا ہے: ''صحیح بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ جن احادیث میں چہرہ اور ہاتھ کھلا رہنے کی اجازت دکی گئی ہے ان کا تعلق عورت کے ستر سے ہے نہ کہ تجاب سے، یعنی عورت چہرہ اور ہاتھ کھا ہم کے علاوہ اپنا پوراجسم شو ہر کے علاوہ تمام لوگوں سے چھپائے گی،خواہ وہ قریب ترین رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں۔ رہے نامحرم مردتو ان کے سامنے وہ چہرہ اور ہاتھ بھی بلاضر ورت نہیں کھولے گی۔'' (ص : ۳۹) کیکن جولوگ چہرہ کے پردے کے قائل نہیں یا اس کا پردہ نہیں کرتے میں انسی میں اس کی بنیادیں موجود ہیں۔

پردہ کے سلسلے میں، جومعتدل رویہ مطلوب ہے اس کی وضاحت محترم پر وفیسر خورشیدا حمد مدیر ماہ نامہ ترجمان القرآن لا ہور کے ایک جواب سے ہوتی ہے۔ انھوں نے اس طرح کے ایک سوال کے جواب میں مذکورہ ماہ نامہ کے فروری ۲۰۰۳ء کے شارہ میں لکھا تھا:''میر ااپنا تعامل ان علاء کی رائے کے مطابق ہے، جو چہرے کے حجاب کے قائل ہیں، لیکن بیزیادتی ہوگی کہ جولوگ اپنے دلائل کے مطابق اپنے چہرے کے حجاب کے قائل نہیں ہیں انھیں اس زمرے میں ڈال دیا جائے ، جو بے پردگی اور مغربی ثقافت و بے جابی کے قائل ہیں۔ ہمیں جہاں اس راستے کو اختیار کرنا چاہیے اور اسی پراستھا مت کا شبوت دینا چاہیے، جے ہم شرعی دلائل یا معتبر علاء کی رائے کے احترام کی بنیاد پر اختیار کرتے ہیں اور بجاطور پر اس پر ہمیں اطمینان اور فخر ہونا چا ہیے اور اللہ تعالی احترام کی بنیاد پر اختیار کرتے ہیں اور بجاطور پر اس پر ہمیں اطمینان اور فخر ہونا چاہیے اور اللہ تعالی

ے اجراور قبولیت کی توقع رکھنی چاہیے، وہیں اگر دوسرا نقطۂ نظر پچھا لیے دلائل کی بنیاد پر ہے، جو خواہ ہمیں مطمئن نہ کر سکے لیکن جس کی نسبت شریعت کے ماخذ ہی کی طرف ہوتو ہمیں اس کا بھی احترام کرنا چاہیے۔ یہ اسی طرح ہے، جس طرح فقہ کے مختلف مکا تب فکر میں اختلاف پایا جاتا ہے۔'' (ص ۹۵-۹۵)

جن لوگوں کے نزدیک پردہ کے تقاضے مروجہ برقع ہی سے پورے ہوسکتے ہیں،انھیں اس سوال کا جواب دینا جا ہیے کہ کیا اس کے رواج سے قبل عور تیں شریعت کی نگاہ میں بے پردہ رہتی تھیں؟

## خواتين اورزيارت ِقبور

میں اللہ عورتوں کے قبرستان جانے کا کیا تھم ہے؟ عموماً لوگ اُٹھیں قبرستان جانے سے روکتے ہیں۔ بعض حضرات حرام قرار دیتے ہیں۔ میں سوچتی ہوں کہ اللہ کے رسول علی ہے نیارت قبور کی ترغیب دی ہے اور فرمایا ہے کہ اس سے دلوں میں رقت پیدا ہوتی اور آخرت کی یاد آتی ہے۔ تو اس سے عورتوں کو کیوں محروم رکھا جائے؟ بدراہ کرم احادیث نبوی کی روشنی میں وضاحت فرما ئیں کہ کیا عورتوں کے لیے قبرستان جانے کی بالکلیہ ممانعت ہے؟

جواب: ابتدامیں آل حضرت علیہ نے اپنے اصحاب کوزیارت قبور سے مطلق منع فرمادیا تھا۔
اس لیے کہ ان کا جاہلیت کا زمانہ قریب تھا۔ اس بنا پر ان کے شرک و بدعات میں مبتلا ہونے کا
اندیشہ تھا۔ لیکن جب انھوں نے دین کواچھی طرح سمجھ لیا اور توحید اور شرک و بدعات کے حدود
سے خوب واقف ہو گئے تو آپ نے انھیں اس کی اجازت دے دی۔ حضرت بریدہ سے روایت
ہے کہ رسول اللہ علیہ نے ارشا دفر مایا:

نَهَيُتُكُمُ عَنُ زِيَارَةِ الْقُبُورِ، فَزُورُوهَا.

(صحیح مسلم، کتاب الجنائز، حدیث: ۹۷۷، سنن ابی داؤد کتاب الجنائز، باب فی زیارة القبور، حدیث: ۳۲۳، جامع ترمذی، ابواب الجنائز، باب ماجاء فی الرخصة فی زیارة القبور، حدیث: ۱۰۵، سنن النسائی، کتاب الجنائز، باب زیارة القبور، حدیث: ۲۰۳۲)

''میں نے پہلےتم لوگوں کوزیارت قبور سے روکا تھا، ابتم ایبا کر سکتے ہو۔'' تر مٰدی کی روایت میں ہے کہ ساتھ ہی آپ نے بیجی فرمایا: فَإِنَّهَا تُذَكِّرُ كُمُ الْآخِرَةَ.

''اس لیے کہزیارت قبور سے آخرت کی یاد تازہ ہوگی۔''

حدیث بالا کا خطاب عام ہے۔اس میں مرد وعورت کی کوئی تفریق نہیں ہے۔لیکن بعض احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آل حضرت محمد علیقی نے عورتوں کو زیارت قبور سے روکا ہے۔حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں:

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْكُ لَعَنَ زَائِرَاتِ الْقُبُورِ.

(سنن ابى داؤد، كتاب الحنائز، باب فى زيارة النساء للقبور، حديث: ٣٢٣٦، حامع ترمذى، ابواب الصلاة، باب ماجاء فى كراهية ان يتخذ على القبر مسجداً، حديث: ٣٢٠، سنن النسائى، كتاب الجنائز، باب التغليظ فى اتخاذ السرج على القبور، حديث: ٢٠٤٣)

"الله كرسول عَلِيلة في زيارت قبورك ليه جان والي عورتول برلعت فرمائي ب."

ترفدی کی ایک دوسری روایت میں جوحضرت ابو ہریر اسے مروی ہے، زائزات کی جگه 'زوّارات ' (یعنی کثرت سے زیارت قبور کے لیے جانے والی عورتیں ) کا لفظ ہے۔ (کتاب المعنائز، باب ماجاء فی کراهیة زیارة القبور للنساء، حدیث: ٥٦٠١)

عورتوں سے متعلق ان احادیث کی وجہ سے بعض علماء نے ان کے لیے زیارت قبور کو کروہ قرار دیا ہے۔ لیکن بعض دیگر علماء مردوں کی طرح عورتوں کے لیے بھی زیارت قبور کی احادیث سے ہے: اجازت دیتے ہیں۔ (ملاحظہ سے الموسوعة الفقہیة ،۸۸/۲۴) ان کا استدلال درج ذیل احادیث سے ہے:

(۱) حضرت عبدالله بن افی ملیکهٔ فرماتے ہیں کہ ام المومنین حضرت عائشہؓ ایک مرتبہ قبرستان سے واپس آئیں۔ میں نے عرض کیا: اے ام المومنین، آپ کہاں سے تشریف لا رہی ہیں؟ فرمایا: اپنے بھائی عبدالرحمٰن کی قبر کے پاس سے۔ میں نے عرض کیا: اللہ کے رسول علیہ اللہ ہے۔

نے تو زیارتِ قبور سے منع کیا ہے۔ فر مایا: ہاں پہلے آپ نے منع کیا تھا، لیکن بعد میں اس کی ا اجازت دے دی تھی۔اس روایت کو حاکم اور پیہتی نے روایت کیا ہے اور ذہبی نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔

(۳) حضرت انس سے روایت ہے کہ ایک عورت اپنے بیجے کی قبر پر پیٹی رورہی تھی۔ وہاں سے اللہ کے رسول علی اللہ کے رسول علی اللہ کے رسول علی ہے گررے تو آپ نے فر مایا: 'اللہ سے ڈرواور صبر کرو۔' اس نے کہا: آپ کومیری مصیبت کا کیا اندازہ! بعد میں اس عورت کو بتایا گیا کہ یہ اللہ کے رسول علی ہے تھے تو وہ بہت گھبرائی۔ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی اور معذرت کرنے گئی کہ میں نے آپ کو پہچا نائمیں تھا۔ آپ نے فر مایا:

إِنَّمَا الصَّبُرُ عِنْدَ الصَّدُمَةِ الْأُولَى. (صحيح بخارى، كتاب الجنائز، باب فى باب زيارة القبور، حديث: ١٢٨٣، صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب فى الصبر على المصيبة عند الصدمة الاولى، حديث: ٩٢٦)

"صبرتو حادثة كوقت قوت برداشت كانام بـ"

علامہ ابن تیمیہ نے اس موضوع پر مفصل بحث کی ہے۔ انھوں نے علاء کے اختلافات ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ بعض علاء کے نز دیک عورتوں کے لیے زیارتِ قبور کی اجازت ہے۔ لیکن خود ابن تیمیہ نے اپنا نقطہ نظراس کے برخلاف پیش کیا ہے اور اس کے دلائل دیے ہیں۔ (ملاحظہ بچے نبادگی ابن تیمیہ ۳۵۲–۳۵۳)

علامہ قرطبی فرماتے ہیں:''حدیث میں زیارت قبور کرنے والی، جن عورتوں پرلعنت سمجی گئی ہےان سے مراد وہ عورتیں ہیں، جو کثرت سے ایسا کرتی ہیں۔اس لیے کہ اس سے حقوقِ زوجیت کی پامالی، بے پردگی، رونا پٹینا اور دیگر مفاسد پیدا ہوتے ہیں۔اس بنا پر کہا جاسکتا ہے کہ اگر بیہ مفاسد نہ ہوں تو عورتوں کے لیے زیارت قبور کی اجازت میں کوئی مانع نہیں ہے۔ اس لیے کہ زیارتِ قبور کا ایک فائدہ یہ ہتایا گیا ہے کہ اس سے موت کی یا د تازہ ہوتی ہے اور اس کی مردوں اور عورتوں دونوں کو ضرورت ہے۔''

علامه شوکانی علامه قرطبی کی اس تشریح وظبیق پرتبعره کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''عورتوں کے لیے زیارت قبور کے موضوع پر بہ ظاہر متعارض احادیث کے درمیان اس انداز سے جمع قطبی مناسب ہے۔' (ملاحظہ سیجے فقه السنة، السید سابق، ۲۸۱۱ - ۵۲۷)

اس تفصیل سے واضح ہے کہ عبرت وموعظت ،رقت قلب،موت اور آخرت کی یا د دہانی کے مقصد سے خواتین بھی بھی قبرستان جاستا کے مقصد سے خواتین بھی بھی قبرستان جاسکتی ہیں۔ البتہ جنازہ کے ساتھ ان کا قبرستان جانا ممنوع ہے۔حضرت ام عطیہ فرماتی ہیں:

نُهِينَا عَنِ اتِّبَاعِ الْجَنَائِزِ، وَلَمْ يُعُزَمُ عَلَيْنَا. (صحيح بخارى، كتاب الحنائز، باب اتباع النساء الحنازة، حديث: ١٢٧٨، صحيح مسلم كتاب الحنائز، باب نهى النساء عن اتباع الحنائز، حديث: ٩٣٨)

'' ہمیں جنازہ کے ساتھ جانے سے منع کیا گیا ہے لیکن اس معالمے میں تختی نہیں کی گئی ہے۔''

اسسلسلے میں فیصلہ کن بات وہ ہے، جوعلامہ ابن تیمیہ نے فقہاء کے حوالے سے کہی ہے کہ 'اگر کسی عورت کواپنے بارے میں بیاندیشہ ہو کہ اگروہ قبرستان جائے گی تو اس کے منہ سے غلط باتیں یا غلط حرکتیں سرز د ہوسکتی ہیں تو اس کا قبرستان جانا بلااختلاف نا جائز ہے۔''

(فآويٰ ابن تيميه،۳۴/ ۳۵۲)

اولا دے درمیان مال وجائیداد کی منصفانه تقسیم سوان: درج ذیل منطیس شریعت کی روشی میں مشورہ درکارہے:

میرے چھاڑ کے اور تین لڑکیاں ہیں۔اہلیہ کا انتقال بارہ سال قبل ہو چکا ہے۔تمام

بچوں کی شادیاں ہو چکی ہیں۔لڑکیاں اپنے اپنے گھروں میں ہیں۔لڑکوں میں سے ہرایک کی شادیاں ہو چکی ہیں۔لڑکیاں اپنے اپنے گھروں میں ہیں۔لڑکوں میں سے ہرایک کی شادی کر کے میں نے اس کے لیے الگ رہائش فراہم کردی،جس میں وہ اپنی فیملی کے ساتھ رہ رہ ہم کردی ہوں میں ہو ہے۔ ان کے لیے الگ الگ رہائش فراہم کرنے میں آ راضی کی خریداری اور مکان کی تعمیر میں ،جو سر ماید لگا اس میں سے پچھ میر ااور پچھڑکوں کا کمایا ہوا تھا۔ فلا ہو ہے کہ تھی نہیں کیا۔ چھوٹے لڑکے کے مہیں تھا۔ ہرایک نے حسب تو فیق سر مایہ فراہم کیا، بعض نے پچھ بھی نہیں کیا۔چھوٹے لڑکے کے لیے مکان کی تعمیر میں اس کے بھائیوں نے بھی مدد کی ۔لڑکوں نے باہمی رضا مندی سے بیقسیم منظور کرلی ہے۔اب میر سے سامنے مسئلہ ہے ہے کہ تینوں لڑکیوں کا کیا ہو؟ ان کے جصے میں تو پچھ نہیں آ یا ہا جائیدادوطن میں نہیں آ یا جائیدادوطن میں ہے ،جومیر سے بھائی کی تحویل میں ہے۔ ابھی اس کی تقسیم عمل میں نہیں آئی ہے۔

مسئلة تسيم وراثت كانهيں ہے، بلكہ باہمی رضا مندی سے تسيم اور منصفانہ تسيم كا ہے، تاكہ بعد ميں ان ميں كوئى نزاع نہ پيدا ہو۔ آپ سے گزارش ہے كہ اس مسئلہ ميں اپنے مفيد مشور سے سے نوازیں۔اللہ كاشكر ہے كہ مير ہے تمام لڑ كے اور ان كی فیملی مير ابہت خيال رکھتے ہیں۔

جواب: اولاد سے محبت کا جذبہ فطری طور پر ہرانسان کے دل میں ودیعت کیا گیا ہے۔ اس کی خواہش ہوتی ہے کہ اس کے بچے پھلیں پھولیں، حالاتِ زمانہ کی انھیں ہوانہ گے، وہ خوب ترقی کریں اور عیش و آرام سے رہیں۔ بچے چھوٹے ہوں تو ان کی کفالت اور نفقہ باپ کے ذھے لازم کیا گیا ہے۔ لڑکا بالغ ہوجائے اورلڑکی کی شادی ہوجائے تو وجوب ختم ہوجا تا ہے، لیکن اس کے بعد بھی وقت ِضرورت ان کی مدد کرنا، نھیں سہارادینا اور انھیں اپنے پیروں پر کھڑ اہونے میں تعاون کرنا شریعت کی نگاہ میں پہندیدہ ہے۔

حضرت سعد بن ابی و قاص عشر کا مبشر ہ میں سے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انھیں خوب مال و دولت سے نواز انھا۔ ججۃ الوداع کے موقع پر مکہ میں شدید بیار ہوگئے، یہاں تک کہ جال بر ہونے کی امید نہ رہی۔ اللہ کے رسول علیہ عیادت کے لیے تشریف لائے تو عرض کیا: اللہ کے رسول ! میں بہت مال دار ہوں، میر بے ورثاء بھی زیادہ نہیں، جنھیں مال کی ضرورت ہو۔ میں چاہتا ہوں کہ ایپ دو تہائی مال کی وصیت کرجاؤں (ایک روایت میں ہے کہ انھوں نے اپنا لورا مال وصیت

کرنے کی اجازت مانگی تھی)۔ آں حضرت علیہ نے فر مایا جہیں! عرض کیا: نصف مال کی وصیت کردوں؟ فر مایا: ہاں، ایک تہائی بہت ہے۔ پھر آپ نے مز مایا: ہاں، ایک تہائی بہت ہے۔ پھر آپ نے مزید فر مایا:

إِنَّكَ أَنُ تَذَرَ وَرَثَتَكَ أَغُنِيَاءَ خَيْرٌ مِّنُ أَنُ تَذَرَهُمُ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ.(صحيح بخارى، كتاب الحنائز، حديث: ١٢٩٥،

كتاب الوصايا، حديث: ٢٧٤٢، صحيح مسلم، حديث: ١٦٢٨)

''تم اپنے ور ٹاءکو مال دار چھوڑ جاؤیہاس سے بہتر ہے کہتم آخیں اس حال میں چھوڑ و کہ وغریب اور دوسروں کے مختاج ہوں۔''

اس حدیث سے فقہاء نے بیا سنباط کیا ہے کہ آ دمی مرض وفات میں اپنے مال کے ایک تہائی حصے سے زیادہ کی وصیت نہیں کرسکتا، بہالفاظ دیگر مرض وفات سے قبل اپنی زندگی میں وہ اپنے مال میں سے، جس کو جتنا چاہے دے سکتا ہے۔اس معاملے میں ورثاءاور غیر ورثاء کی کوئی تفریق نہیں ہے۔

مشتر کہ خاندانی نظام میں گھر کے مصارف اٹھانے میں تمام افراد کا حصہ ہوتا ہے، پچھ باہر کما کر رقم جیجتے ہیں، پچھ گھر کے معاملات ویکھتے ہیں۔ خاندان کا سربراہ نگرانی رکھتا، معاملات کی تنظیم کرتا اور حسبِ ضرورت خرچ کرتا ہے۔ اس لیے اس عرصے میں کسی فر دکی کمائی کواس کے لیے خاص نہیں قرار دیا جاسکتا۔ اللَّ یہ کہ وہ رقم جیجتے وقت اس کی صراحت کردے اور اپنے لیے کسی مخصوص کام میں خرچ کرنے کی ہدایت کرے۔

کوئی شخص اپنی زندگی میں اپنا مال جائیداداپنی اولا د، رشتہ داروں یا دیگر متعلقین میں تقسیم کرنا چاہتا ہے تو وہ ایسا کرسکتا ہے۔اسے اختیار ہے،جس کو جتنا چاہے دے دے رہائین اس معاملے میں بہتر ہے کہ وہ منصفانہ تقسیم پیش نظرر کھے، تا کہ مستحقین کی حق تلفی نہ ہواور شکا بیتیں اور تکنیاں نہ پیدا ہوں۔

حضرت نعمان بن بشیر فرماتے ہیں: میری والدہ نے میرے لیے میرے والد سے

سفارش کی کہ اسے کوئی عطید دیجیے۔ میرے والداس پرآ مادہ ہوئے۔ (بعض روایات میں ہے کہ)
انھوں نے مجھے ایک غلام دینے کا ارادہ کیا تو میری والدہ نے تاکید کی کہ پہلے رسول اللہ علی ہے کہ اسمنے یہ معاملہ رکھ کرآپ کی تا ئید لے لیجے۔ میرے والد مجھے اپنے ساتھ لے کر بارگا و نبوگ میں سامنے یہ معاملہ رکھ کرآپ کی تائید کے رسول! علی تی معاملہ رکھ کیا: اے اللہ کے رسول! علی تی میں نے اپنے اس بیٹے کو ایک غلام دیا ہے۔ مرض کیا: نہیں، آپ نے دریافت فرمایا: کو اس کو بھی نہ دو۔ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: کو اس کو کھی نہ دو۔ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا:

فَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْدِلُوا بَيْنَ اَوُلاَدِكُمُ.

''الله ہے ڈرواورا بنی اولا دے درمیان انصاف کا معاملہ کرو''

دوسرى روايت مين بيالفاظ بين:

إعُدِلُوا بَيْنَ اَوُلاَدِكُمُ فِي الْعَطِيَّةِ.

''اپی اولا د کے درمیان عطیتقسیم کرنے میں انصاف سے کا م لو۔''

ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: لا تُشُهِدُنِی عَلی جَورٍ ۔ لین مجھ سے بہ امید ندر کھو کہ میں کی غلط اور غیر منصفانہ کام کی توثیق کروں گا۔

(صحيح بخاري، كتاب الهبة، باب الهبة للولد، حديث: ٢٥٨٦، باب الاشهاد في الهبة، حديث: ٢٥٨٧، باب الاشهاد في الهبة، حديث: ٢٥٨٠، كتاب الشهادات، باب لايشهد على شهادة جور اذا اشهد، حديث: ٢٦٥٠)

صیح مسلم کی روایت میں آل حضرت علیہ نے اس کی حکمت بھی بیان کی ہے۔ آپ نے فرمایا:

اَيَسُرُّكَ اَنُ يَّكُونُوُا اِلَيُكَ فِي الْبِرِّ سَوَاءً.

'' کیاتم کواس سے خوثی نہ ہوگی کہ تمھار کے تمام لڑکے بکساں طور پرتمھارے ساتھ حسن سلوک کریں؟''

دوسری روایت کے الفاظ میہ ہیں:

اَلَيْسَ تُرِيدُ مِنْهُمُ الْبِرَّ مِثْلَ مَا تُرِيدُ مِنْ ذَا؟

'' کیاتم نہیں چاہتے کہ تمھارے دوسر بے لڑکے بھی تمھارے ساتھ ای طرح حسنِ سلوک کریں جس طرح پیاڑ کا کرے؟''

صحافی مذکورنے جواب دیا: ہاں کیوں نہیں؟ تو آپ نے فرمایا: پھرایسا نہ کرو کہ ایک کودو اور دوسروں کونے دو ' (صحیح مسلم، کتاب الهبات، باب کراهة تفضیل بعض الأولاد فی الهبة، حدیث: ١٦٢٣)

شریعت کی نگاہ میں جس طرح لڑکوں کے درمیان تفریق مناسب نہیں ہے، اسی طرح صرف لڑکوں کونواز نااورلڑ کیوں کومحروم رکھنا بھی درست نہیں ہے۔ حسب ضرورت اور حسب تو فیق لڑکیوں کا بھی ضرور حصد لگانا چاہیے اور جس طرح وراثت میں باہمی رضا مندی سے لڑکیوں کو غیر منقولہ جائیداد کے بدلے معاوضہ دیا جاسکتا ہے۔ اسی طرح اس زیر بحث صورت میں بھی کیا جاسکتا ہے۔

آ دمی کی خوش متمتی ہے کہ اسے ایسے سعادت مند بچے ملے ہوں، جواس کے بڑھا پے کا سہارا بنیں، اس کے ساتھ ہر طرح کے حسن سلوک سے پیش آئیں، اس سے جو کچھ ملے اس پر راضی ہوں اور وہ اُخییں خوش وخرم، باہم شیر وشکر اور پھلتا پھولتا دیکھا ہوا اس دنیا سے رخصت ہو۔ رشتے داروں کے ساتھ حسن سلوک

سوال: ہمار بعض رشتے دار کالا جاد وکرتے ہیں۔ کیا بیمناسب ہوگا کہ ان سے تعلقات باقی رکھے جائیں؟ یاان سے بالکلیة طع تعلق کرلینا چاہیے؟

جواب: رشتے داربعض معصیتوں میں مبتلا ہوں توان سے کمل قطع تعلق کرلینا مناسب نہیں ہے۔ بلکہ تعلقات باقی رکھتے ہوئے ان کی اصلاح کی کوشش کرتے رہنا چاہیے۔ کفر سے بڑھ کراور کیا معصیت ہوسکتی ہے۔ لیکن قرآن صراحت کرتا ہے کہ کسی کے ماں باپ کافر ہوں اوروہ اپنے بیٹے کوبھی شرکیدا عمال میں مبتلا کرنے کی کوشش کریں تو بیٹے کوچاہیے کہ ان کی بید بات تو نہ مانے ،کیکن ان کے ساتھ حسن سلوک کرتا رہے۔ سورہ لقمان میں ہے:

وَ إِنُ جَهَداكَ عَلْمَى اَنُ تُشُرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ لا فَكُ بِهِ عِلْمٌ لا فَكَ بِهِ عِلْمٌ لا فَلا تُطِعُهُمَا وَ صَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعُرُوفُا ( القمان: ١٥) "اورا گروه (والدين) تجه پردباؤ واليس كه مير يساته توكى ايسي كوشر يك كرب جيونبيس جانتا توان كي بات برگزنه مان دنيا مين ان كساته نيك برتاؤكر تاره."

اگر کسی رشتے دار کے ذرائع آمدنی میں متعین طور پرحرام کا غلبہ ہوتو اس کے یہاں کھانے پینے، یااس کے تحالف قبول کرنے سے احتر از کرنا چاہیے، لیکن دیگر معاملات میں اس سے تعلقات استوارر کھتے ہوئے اصلاحِ احوال کی کوشش جاری رکھنی چاہیے۔

## داڑھی کی اہمیت اوراس کی مقدار کا مسکلہ

سوال: میں پہلے داڑھی نہیں رکھتا تھا۔ پچھ ملا لوگ کافی اعتراض کرتے تھے۔ اب میں نے شخشی داڑھی رکھ لی ہے۔ میں لیکھ داڑھی نہیں رکھتا تھا۔ پچھ ملا لوگ اب بھی پریشان کرتے رہتے ہیں کہ یا تواسے صاف کراؤیا بڑھاؤ۔ جب کہ میرے علم میں پیائش کے بارے میں کوئی حدیث بھی نہیں ہے اور نہ حضرت مجمد علیقیہ کی بعث کا بیہ مقصد تھا کہ پچھ لوگ داڑھی نہیں رکھ رہے تھے اور اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو داڑھی رکھوانے کے لیے مبعوث کیا ہو لوگ اصل دین کوچھوڑ کرایی باتوں میں الجھادیت ہیں۔ داڑھی رکھوانے کے لیے مبعوث کیا ہو لوگ اصل دین کوچھوڑ کرایی باتوں میں الجھادیت ہیں۔ داڑھی تھیں سے قرآن وحدیث کی روشنی میں بتائیں کہ کتنی پیائش کی داڑھی رکھی جائے؟ اگرکوئی داڑھی نہیں رکھتا تو کیا اس کا داخلہ جنت میں نہ ہوسکے گا؟

**جواب**: داڑھی کے سلسلے میں صحیح حدیث میں حضرت ابو ہر ریوؓ سے روایت ہے کہ رسول اللّٰہ عَلَیْتُ نے ارشا دفر مایا:

> جُزُّوا الشَّوَارِبَ وَ اَرُخُوا اللَّحٰي، خَالِفُوا الْمَجُوس. (صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب حصال الفطرة، حديث: ٢٦٠) "مونچيس كانُواوردارُهيال لجي كرو(اس طرح) مُحِس كي مخالفت كرو."

یہی حدیث حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے ان الفاظ میں مروی ہے کہ نبی علیہ اللہ عنہ سے ان الفاظ میں مروی ہے نے فر مایا :

خَالِفُوا الْمُشُوكِيُنَ وَ وَقِرُوا اللَّحٰى وَاَحُفُوا الشَّوَادِبَ (صحیح بخاری، کتاب اللباس، باب تقلیم الاظفار، حدیث: ۸۹۲- یه مدیث دیگرکتب احادیث میں بھی مردی ہے) ''مشرکین کی مخالفت کرو، داڑھیال بڑھا وَاورمونچیں صاف کرو۔''

#### ان احادیث سے چند باتیں معلوم ہوتی ہیں:

(۱) داڑھی کے معاطع میں صحیح مسلم کی حدیث میں مجوں اور صحیح بخاری کی حدیث میں مشرکین کی مخالفت کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ یہ بات تمام محدثین نے کھی ہے کہ اس زمانے میں مجوس عام طور پر داڑھیاں چھوٹی کراتے تھے،البتہ کچھاوگ منڈاتے بھی تھے۔ممکن ہے انھیں دیکھ کرمشرکین بھی داڑھیاں چھوٹی کرانے اور منڈانے لگے ہوں۔ مخالفت کے حکم کالازمی تقاضا ہے کہ داڑھیاں مجوس سے بڑی رکھی جائیں۔

(۲) مسلم کی حدیث میں 'اُر نُحُوا'' اور بخاری کی حدیث میں 'وَقِرُوا'' کے الفاظ ہیں۔ بعض دیگرا حادیث میں اُعُفُوا، اَوْفُوا اوراَرُجُوا کے الفاظ کے معنی ایک ہیں یعنی لمبا کرنا اور بڑھانا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ محض شخشی داڑھی رکھ لینے سے ان احادیث کا منشا یورانہیں ہوسکتا۔

(۳) اسلام زندگی کے تمام معاملات میں اپنے مانے والوں کا ایک تشخص قائم رکھنا چاہتا ہے۔ ان احادیث میں داڑھی رکھنے کا تاکیدی حکم اسی پس منظر میں ہے۔ اس لیے داڑھی کو عادت اور رواج کے قبیل سے نہیں لینا چاہیے۔ بلکہ اسے اسلامی معاشرہ کے ایک شعار اور اسلامی تہذیب کے ایک نشان کی حیثیت دینی چاہیے۔

(۳) اس حدیث میں اور اس مضمون کی دیگر احادیث میں داڑھی کی کوئی مقدار نہیں بیان کی گئی ہے کہ کم از کم کتنی کمبی رکھی جائے۔ اس کاعلم رسول اللہ علیہ اور صحابہ کرام کے عمل سے ہوتا ہے۔ احادیث میں ہے کہ آل حضرت علیہ کی ریش مبارک بڑی اور گھنی تھی اور وہ آپ علیہ کے آس حضابہ کرام اور کھنی تھی۔ یہی بات صحابہ کرام اور الحضوص خلفائے راشدین کی داڑھیوں کے بارے میں بھی ملتی ہے۔ اس بنا پرفقہاء نے داڑھی چھوٹی کروانے اور کٹوانے کو ممنوع قرار دیا ہے۔

بعض فقہاءاس بات کے قائل ہیں کہ داڑھی جب ایک مشت سے زائد ہوجائے تو زائد حصہ کٹوایا جاسکتا ہے۔ان کی دلیل میہ ہے کہ حضرت ابن عمر رضی اللّٰد عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ وہ جب جج یا عمرہ کرتے تواپنی داڑھی کوشھی میں لیتے اور جوحصہ اس سے زائد ہوتا اسے کٹوا دیتے تھے۔ (صحیح بخاری، کتاب اللباس، باب تقلیم الاطفار، حدیث:۵۸۹۲) حضرت ابو ہر ریاۃ اور حضرت جابر ؓ سے بھی یہی مروی ہے۔ (فتح الباری،۱۰/۳۵۰)

بہ ہرحال کسی فقیہ نے ایک مشت سے کم داڑھی ہونے کی صورت میں اسے کٹوانے کو جائز نہیں قرار دیا ہے۔

داڑھی کے مسلے میں غور کرتے وقت ایک چیز کا خیال رکھنا چاہیے۔ وہ یہ کہ داڑھی کی مقدار کوکسی شخص کی دین داری اور تقویٰ ناپنے کا بیا نہیں بنانا چاہیے۔ داڑھی رکھنا سنت مؤکدہ اور اسلامی شعار ہے۔ لین اگر اس معاملے میں کوئی شخص کوتاہ ہے تو اسے بدرین اور فاسق قرار دینے میں جلدی نہیں کرنی چاہیے۔ آج سے چالیس سال قبل ماہ نامہ زندگی کے اپریل ۱۹۲۳ کے شارے میں مولا ناسیدا حمد عروج قادری کا ایک شخفی قی اور مدلل مضمون اس موضوع پرشائع ہوا تھا۔ مضمون کے آخر میں انھوں نے بہطور خلاصہ بڑی متوازن بات کھی تھی کہ ''چوں کہ مغربی تہذیب مضمون کے آخر میں انھوں نے بہطور خلاصہ بڑی متوازن بات کھی تھی کہ ''چوں کہ مغربی تہذیب کے استیلاء نے مسلمان معاشرے میں بھی حلق لحیہ (داڑھی منڈ انے) کی وبا پھیلا دی ہے، اس لیے حلق لحیہ ترک کر کے ایک ذراسی داڑھی بھی رکھ لینا بڑا کام ہے اور ایسے شخص کا جذبہ کوئی کا منشا پورا کردیا ، شیح نہیں ہے۔ ایسے شخص کا قابل قدر ہے۔ لیکن یہ کہنا کہ اس نے ارشاد نبوئ کا منشا پورا کردیا ، شیح نہیں ہے۔ ایسے شخص کا مطابق ہوجائے۔''

آخريين تين باتول كي جانب آپ كي توجه مبذول كرانا حابتا هون:

(۱) آپ کے سوال میں ممالا لوگ کے الفاظ میں ، جوطنز پوشیدہ ہے اسے بہخو بی محسوس کیا جاسکتا ہے۔ دین کے حوالے سے اگر کوئی شخص کوئی بات بتائے اور کسی چیز کے سلسلے میں اللہ اور رسول علیہ ہے کہ احکام کی جانب توجہ دلائے تو 'ملا' کہہ کر اس کی بات کو ہوا میں اڑا دینا مناسب نہیں ہے۔ بلکہ قرین عقل ودانش میہ ہے کہ شھنڈ ہے دل سے غور کیا جائے کہ اس کی بات صحیح مناسب نہیں ہے۔ بلکہ قرین عقل ودانش میہ ہے کہ شھنڈ ہے دل سے غور کیا جائے کہ اس کی بات صحیح مناسب نہیں ؟ اورا گر دلائل کی روشنی میں صحیح نظے تو اس پڑمل کرنے کے لیے خود کو آمادہ کرنا چا ہے۔

(۲) دین میں جس چیز کا جومقام ہےاسے وہی مقام دینا چاہیے۔نفل ومستحب کو واجب اور فرض بنالینااور فرائض سے غفلت برتنا، جزئیات وفر وع کواصولِ دین کی حیثیت دینااوراصول دین کونظر انداز کرناضیح روتی نہیں ہے، لیکن ایک سے مسلمان کے لیے اللہ کے رسول علیہ ہے سے محبت اور عقیدت کا مظہر بیہ ہے کہ آپ علیہ ہے کا جو حکم بھی سامنے آئے اور وہ صحیح احادیث سے ثابت ہو، اس پرخوش دلی سے عمل کرنے کی کوشش کرے۔

(۳) ہر شخص اس دنیا میں جو بھی اچھا کام کرےگا، آخرت میں اس کا اجرپائے گا اور جو بھی برا کام کرے گا اور جو بھی برا کام کرے گا اس کی اسے سزاملے گی۔اگر کسی نے اپنی زندگی میں دوایک اجھے کام کیے ہیں،لیکن پوری زندگی غلط کاموں میں گزاری ہوتو آخرت میں اسے غلط کاموں کی سزاملے گی اور ان دوایک اجھے کاموں کا اجردیا جائے گا۔اس لیے کس شخص کے زیادہ غلط کاموں کی بنا پراس کے بعض اجھے کاموں کو بھی نا قابل اعتبار قراردینا صحیح نہیں ہے۔

الله تعالیٰ ہم سب کو دین پر چلنے اور اللہ اور اس کے رسول کے حکموں پڑھمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائے۔

# نذركى شرعى حيثيت

سوال: بعض لوگ نذر مانتے ہیں کہ اگر میرا فلاں کام ہوگیا تو میں اتنی رکعت شکرانہ نماز ادا کروں گایا آئی رقم خیرات کردوں گا؟ بیتو اللہ تعالیٰ سے سودے بازی معلوم ہوتی ہے۔کیا اس طرح نذر ماننی درست ہے؟ بدراہ کرم نذر کی شرعی حیثیت سے آگاہ فرما ہے۔

جواب: نذر کامطلب میہ کہ انسان کسی چیز کو، جواس پرلازم نہ ہو، اپنے اوپرلازم کر لے۔ قرآن وسنت میں نذر کو پورا کرنے کی تاکید کی گئی ہے اور اسے نیک لوگوں کا ایک وصف قرار دیا گیا ہے۔ سور ہُ ج میں ہے: وَلَیُوفُو ا نُذُورَهُمُ (آیت:۲۹)''اور اپنی نذریں پوری کریں۔'' سور ہُ دہر میں جنت کے ستی اللہ کے نیک بندوں کے، جواوصاف بیان کیے گئے ہیں ان میں یہ بھی ہے: یُوفُون بِالنَّذُرِ آیت: یہ (وہ نذر پوری کرتے ہیں) اور حضرت عاکش سے روایت ہے کہ رسول اللہ علی نے فرمایا:

مَنُ نَذَرَ أَنُ يُّطِيعُ اللَّهَ فَلُيُطِعُهُ.

(صحیح بنحاری، کتاب الأیمان والنذور، باب النذر فی الطاعة، حدیث: ٦٦٩٦) "جس نے اللّٰد کی اطاعت کے کسی کام کی نذر مانی اسے چاہیے کہاسے پورا کرے۔" لیکن اس کا بیمطلب نہیں ہے کہ نذر ما ننامتحب اور افضل عمل ہے۔اگر ایسا ہوتا تو اللہ کے رسول علیقہ اور اکا برصحابہ نے ایسا ضرور کیا ہوتا ، کیکن ان سے اس کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔

بعض لوگ یہ اعتقادر کھتے ہیں کہ نذر ماننے سے، جس چیز کے لیے نذر مانی جائے، وہ جلد پوری ہوجاتی ہے۔ یا اللہ تعالیٰ اس نذر کی وجہ سے وہ کام کردیتا ہے۔ بدالفاظ دیگر نذر سے تقدیر بدلی جاسکتی ہے۔اس اعتقاد کے ساتھ نذر ماننے سے اللہ کے رسول عیسی نے منع کیا ہے اور فرمایا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں۔ نبی عیسی نذر ماننے سے منع کیا ہے اور ارشا دفرمایا ہے:

إِنَّهُ لاَ يَرُدُّ شَيْئًا وَ إِنَّمَا يُسُتَخُرَجُ مِنَ الْبَخِيْلِ. (صحيح بحارى، كتاب القدر، باب القاء النذر العبد الى القدر، حديث: ٦٦٠٨، صحيح مسلم، كتاب النذر، باب النهى عن النذر، حديث: ١٦٣٩)

''جو کچھانسان کی تقدیر میں لکھ دیا گیا ہے، نذر سے اس کو بدلانہیں جاسکتا۔البتہ نذر کے ذریعے بخیل (کی جیب) سے کچھ نکل آتا ہے۔''

عہد نبوی میں اوگ طرح طرح کی نذریں مانا کرتے تھے۔ان میں سے پھے نذریں طاعت کے قبیل سے ہوتی تھیں، پھے معصیت کی ہوتی تھیں اور پھنٹس انسانی کے لیے شاق گزرتی تھیں۔آپ نے معصیت کی نذروں پڑمل سے روکا۔تقربِ البی کے کاموں پر مشتمل نذروں کو پورا کرنے کی اجازت دی،البتہ ان میں سے جونفسِ انسانی کے لیے شاق تھیں ان کے بارے میں صراحت فرمادی کہ ان پر من وعن عمل کرنا ضروری نہیں ہے۔عہد نبوی کے درج ذیل واقعات سے اس کی وضاحت ہوتی ہے۔

حضرت جابر بن عبداللہ سے روایت ہے کہ فتح مکہ کے موقع پرایک شخص نے عرض کیا:
اے اللہ کے رسول میں نے نذر مانی تھی کہ مکہ فتح ہوگا تو میں بیت المقدس جاکر دور کعت نماز ادا
کروں گا۔حضور نے فرمایا: یہیں پڑھ لو۔اس نے کہا: لیکن میں نے تو بیت المقدس جاکر نماز ادا
کروں گا۔حضور نے فرمایا: یہیں پڑھ لو۔اس نے کہا ایک میں بات و ہرائی تو آپ کرنے کی نذر مانی تھی۔آپ نے پھر فرمایا: یہیں پڑھ لو۔اس نے پھراپی بات و ہرائی تو آپ

نے فرمایا: تو جاؤ، دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے اس شخص سے فرمایا: تمھارے یہال نماز ادا کر لینے سے بیت المقدس میں نماز اداکرنے کی نذر پوری جائے گی۔

(سنن ابي داؤد، كتاب الأيمان والنذور، باب من نذر ان يصلي في بيت المقدس، حديث: ٥ ٣٣٠، ٢ ٣٣٠)

حضرت انس ٌروایت کرتے ہیں کہ نبی عَلِی ﷺ نے ایک بوڑھے شخص کو دیکھا، جواپنے بیٹوں کے کندھوں پرجھولتا ہوا چل رہا تھا۔ دریافت فر مایا: اسے کیا ہو گیا ہے؟ لوگوں نے بتایا: اس نے پیدل (جج کے لیے ) جانے کی نذر مانی ہے۔آ ہے نفر مایا:

إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنُ تَعُذِيبِ هَلَا نَفُسَهُ. (صحيح بحارى، كتاب الايمان والنذور، باب النذر فيما لا يملك و في معصية، حديث: ١٨٦٥، كتب جزاء الصيد، باب من نذر المشى الى الكعبة، حديث: ١٨٦٥، صحيح مسلم، كتاب النذر، باب من نذر ان يمشى الى الكعبة حديث: ١٦٤٢، يرصديث ويرر كتب حديث يمري مروى ب)

''الله تعالیٰ اس ہے بے نیاز ہے کہ شخص اپنے آپ کو تکلیف دے''

آپ نے اسے سواری استعال کرنے کا حکم دیا۔

حفرت ابن عباس سے مروی ہے کہ ایک موقع پر آل حضرت علیہ خطبہ دے رہے تھے۔ آپ نے ایک شخص کو متعقل کھڑ اہواد یکھا۔ اس کے بارے میں دریا فت کیا تو پتا چلا کہ اس نے نذر مانی ہے کہ متعقل کھڑ ارہے گا۔ نہ بیٹھے گا، نہ سایے میں رہے گا، نہ کسی سے بات کرے گا اور اسی حالت میں روز ہ رکھے گا۔ آپ نے فرمایا:

مُرْهُ فَلُيَتَكَلَّمُ وَلُيَسُتَظِلَّ وَلُيَقَعُدُ، وَلُيُتِمَّ صَوْمَهُ. (صحيح بحاري،

كتاب الايمان والنذور، باب النذر فيما لا يملك و في معصية، حديث: ٢٠٧٤)

''اس سے کہو، بات بھی کرے، سایے میں بھی رہے، بیٹھے بھی اور اپنا روز ہ بھی پورا کرے۔''

حضرت عمر بن الخطابُّ نے ایک موقع پررسول الله علی سے دریافت کیا: اے الله کے رسول !

میں نے جاہلیت میں نذر مانی تھی کہ ایک دن مجرحرام میں اعتکاف کروں گا۔ آل حضرت علیہ نے فرمایا: تو پیر جاؤ! اعتکاف کرو۔ (صحیح بحاری، کتاب الاعتکاف، باب الاعتکاف لیلا، حدیث: ۲۰۳۲ باب اذا نذر فی الحاهلیة ان یعتکف نم اسلم، حدیث: ۲۰۳۳، صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب نذر الکافروما یفعل فیه اذا اسلم، حدیث: ۲۰۵۱، بیرصدیث دیگرکتب میں بھی مروی ہے)

ایک موقع پرایک عورت نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! میں نے نذر مانی تھی کہ اگرآپ فلال غزوہ سے کام یاب و بامرادوا پس لوٹے تو آپ کے سامنے دف بجاؤں گی۔ حضور نے فرمایا: اَو فِی بِنَذُرِكَ '' اپنی نذر پوری کرلو۔'' (سنن ابی داؤد، کتاب الأیمان والنذور، باب ما یومر به من الوفاء بالنذر، حدیث: ۳۱۱۲)

معصیت کی نذروں پڑمل نہ کرنے کے سلسلے میں متعدداحادیث مروی ہیں۔حضرت عمران بن حصین ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیقہ نے فر مایا:

لاَ وَفَاءَ لِنَذُرٍ فِي مَعُصِيةٍ وَلاَ فِيهَا لاَ يَمُلِكُ الْعَبُدُ. (صحيح مسلم، كتاب النذر، باب لا وفاء لنذر في معصية الله، حديث: ٢٢٩٠) 
"كونى شخص كسي معصيت كي نذر مانے ياكس اليي چيز كي نذر مانے، جواس كے اختيار ميں نہ بوتواسے يوراكرنا ضروري نہيں۔"

حضرت عائش سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:

لاَ نَلُورَ فِي مَعْصِيَةٍ وَ كَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ. (سنن ابى داؤد، كتاب الايمان والنذور، باب من راى عليه كفارة اذا كان فى معصية، حديث: ٣٢٩٠) دمعصيت كي نذرنبين يوري كي جائي گر، اس كاوي كفاره هي، جوتم كالے-"

ایک عورت حضرت ابن عباس کی خدمت میں حاضر ہوئی اورعرض کیا: میں نے نذر مانی ہے کہ اپنے بیٹے کو قربان کردول گی۔ انھول نے جواب دیا۔ بیٹے کو قربان نہ کر واور سم کا کفارہ ادا کرو۔ رموطا امام مالك، كتاب الندور والأيمان، باب مالا يحوز من الندور في معصية الله، ١٩٧٤) نذركی اقسام، شرائط، احكام اور دیگر جزئیات كتب فقد میں تفصیل سے مذكور ہیں۔ان سے رجوع كرنا چاہيے۔

# فشم كا كفاره

سوال: کچھلوگ بہت زیادہ قتم کھاتے ہیں۔روضۂ رسول کی قتم، خانۂ کعبہ کی قتم، باپ کی قتم۔ اضیں اس کی اہمیت کا بالکل شعور نہیں ہوتا۔ بہراہ کرم بتا ئیں، کیاان کے علاوہ دوسروں کی بھی قتم کھائی جاسکتی ہے؟اگرفتم پوری نہ کی جائے تو اس کا کیا کفارہ ہے؟

**جواب:** قتم کے بارے میں درج ذیل باتیں کمح ظار کھنے کی ہیں:

(۱) کچھولوگ بات بات پرفتم کھاتے ہیں۔ کچھ کا تکیه کلام ہی قتم ہوتا ہے۔قر آن اے دمہمل قتم' قرار دیتا ہے اوراس کا کوئی اعتبار نہیں کرتا۔

(۲) احادیث میں ہے کہ اگر آ دمی کوشم کھانی پڑے تو وہ صرف اللہ کی قشم کھائے۔ رسول، روضۂ رسول،قر آن، ماں باپ اور دوسری چیز وں کی قشمیں کھانے سے منع کیا گیا ہے۔

(۳) بے خیالی یا تکیۂ کلام کے طور پر کوئی شخص قتم کھالے تو اس کا اعتبار نہیں ، لیکن اگر کوئی شخص پورے شعور کے ساتھ قتم کھا تا ہے اور کسی وجہ سے اسے بورانہ کر سکے تو اسے کفارہ دینا ہوگا۔ قرآن میں قتم اوراس کے کفارہ کا تھم سورہ مائدہ میں بیان کیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

> ''تم لوگ جومہمل قسمیں کھالیتے ہوان پراللہ گرفت نہیں کرتا۔ مگر جوقسمیں تم جان بوجھ کرکھاتے ہوان پروہ ضرورتم ہے مواخذہ کرےگا۔ (ایسی قسم توڑنے کا) کفارہ بیہ ہے کہ دس مسکینوں کودہ اوسط درجہ کا کھانا کھلاؤ، جوتم اپنے بال بچوں کو کھلاتے ہو۔ یا نھیں کپڑے پہناؤ، یا ایک غلام آزاد کرواور جواس کی استطاعت ندر کھتا ہووہ تین دن کے

ر ، زےرکھے۔ یتیمھاری قسموں کا کفارہ ہے جب کہتم قتم کھا کرتو ڑ دو۔اپنی قسموں کی حفاظت کیا کرو۔اس طرح اللّٰداہے احکام تمھارے لیے واضح کرتا ہے۔ شاید کہتم شکر ادا کرو۔''

# تعویذ گنڈوں کی شرعی حیثیت

سوال: ہمارے معاشرے میں تعوید گنڈے کا چکن عام ہے۔ اس پراجھے خاصے پڑھے لکھے لوگ بھی عقیدہ رکھتے ہیں۔ اکثر ہندو پاک کے کرکٹ کھلاڑی گلے میں تعویذ باند ھے نظر آتے ہیں۔ بچوں کونظر بدسے بچانے کے لیے تعویذ باندھتے ہیں۔ اس سلسلے میں ہماری عورتوں کا بھی بہت پکا عقیدہ ہے۔ مہر بانی فرما کرھیجے رہ نمائی فرما کیں کہاس کی دین میں کیا حیثیت ہے؟

جواب: عربوں میں بھی تعوید گنڈوں کا خوب چلن تھا۔ انھیں بچوں کے گلے میں لٹکایا جاتا یا بازو پر با ندھا جاتا تا تھا۔ ان کا عقیدہ تھا کہ اس سے وہ نظر بدسے محفوظ رہتے ہیں اور کسی مصیبت کا شکار نہیں ہوتے۔ یہی نہیں، بلکہ وہ یہ بھی سمجھتے تھے کہ ان کے ذریعے انسان کی تقدر بھی بدلی جاسکتی ہے۔ وہ ان تعوید گنڈوں کو ہی سب بچھ بھے تھے۔ ان کے استعمال کے بعد وہ اللہ سے حاجت روائی کی بھی ضرورت نہیں محسوس کرتے تھے۔ اسی لیے احادیث میں تعوید کے استعمال سے منع کیا گیا ہے اوراسے شرک قرار دیا گیا ہے۔ حضرت عقبہ بن عامر سے روایت ہے کہ آس حضرت عقبہ بن عامر سے روایت ہے کہ آس حضرت عقبہ بن عامر سے روایت ہے کہ آس حضرت عقبہ بن عامر سے ارشاد فر مایا:

مَنُ عَلَّقَ تَمِيْمَةً فَقَدُ اَشُرَكَ. (منداحه، ١٥٢/٥) "جس نے تعوید لئکایاس نے شرک کیا۔"

حضرت عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول الله علیہ کو بیار شادفرماتے ہوئے سناہے:

إِنَّ الرُّقَى وَالتَّمَائِمَ وَالتِّوَلَةَ شِرُكٌ. (ابو داؤد، كتاب الطب، باب في تعليق في تعليق التمائم، حديث: ٣٨٨٣، سنن ابن ماجه، ابواب الطب، باب في تعليق التمائم، حديث: ٣٥٣٠)

''حجھاڑ پھونک،تعویذ گنڈے اور جادوٹو ناشرک ہے۔''

تعویذ کے استعال کوشرک قرار دیے جانے کی وجہ یہی ہے کہ اہل عرب آخیں بہ ذات خود مؤثر سجھتے تھے اور خیال کرتے تھے کہ ان سے نظر بدسے تفاظت ہوتی ہے اور صیبتیں دور ہوتی ہیں۔ حالاں کہ صیبتیں دور کرنے والا اللہ تعالی ہے، اس لیے اس کے سامنے ہاتھ پھیلا نا اور اس پر توکل کرنا چاہیے۔

اگرتعویز قرآنی آیات اوراللہ تعالی کے اساء وصفات پر مشتمل ہو، یا اس میں کوئی شرکیہ بات نہ ہوتو اس کا کیا تھم ہے؟ اس سلسلے میں شروع سے اختلاف رہا ہے۔ حضرات صحابہ قبیں سے ابن مسعودٌ، ابن عباسٌ، حذیفہ ٌ ورعقبہ بن عامرٌ وغیرہ شائبہ شرک کی وجہ سے اسے نا جائز بیجھتے تھے۔ جب کہ ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص ٌ اس کے جواز کے قائل تھے۔

بعض احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ قر آن کریم کا کوئی حصہ، رسول اللہ علیہ سے ثابت شدہ دعا ئیں یا ایسے کلمات، جوشرک سے پاک ہوں، پڑھ کر جھاڑ پھونک اور دم کرنا جائز ہے۔اس سے اشارہ ملتا ہے کہ ایسی چیزوں کا تعویذ بھی بنایا جاسکتا ہے۔لیکن اس معاملے میں سخت احتیاط کی ضرورت ہے کہ ان کے سلسلے میں بدعقیدگی اور غلط تصورات شرک تک پہنچانے والے ہیں۔

اس موضوع پراستاذمحترم مولا ناسید جلال الدین عمری صدرادار و تحقیق و تصنیف اسلامی علی گرده نے اپنی کتاب صحت و مرض اور اسلامی تعلیمات کی بحث روحانی علاج میں تفصیل سے اظہار خیال کیا ہے۔ اس سے رجوع کرنا مفید ہوگا۔

### گناه اورتو به

سوال: بعض واعظین اپنے خطاب میں یہ کہتے ہیں کہ''اگر بندے گناہ نہ کرتے تو اللہ تعالی ان کی جگہ ایک اور مخلوق پیدا فرما تا اور اللہ تعالی اپنی رحمت سے آخیس معاف کرتا۔ بندہ جب ایک ہاتھ اللہ کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ بندہ پیدل چل کر جاتا ہے تو اللہ تعالی دو ہاتھ بندے کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ بندہ پیدل چل کر جاتا ہے تو اللہ تعالی دوڑ کر اس کی طرف آتا ہے۔ یہاں تک کہ وہ بندے کا ہاتھ بن جاتا ہے۔'' اس بات پر یہ خیال گزرتا ہے کہ گناہ کی اتنی اہمیت نہیں۔ آدمی اپنی جمارت سے کبائر اور صغائر کا مرتکب ہوسکتا ہے۔

**جواب:** ابلیس جب بارگاہ الہی سے معتوب ہوا اور اللہ تعالی نے اسے اپنی رحمت سے دور کر دیا تو اس نے چیلنج کے انداز میں کہاتھا:

لَاقَعُدَنَّ لَهُمُ صِرَاطَکَ الْمُسْتَقِیْمَ ٥ ثُمَّ لَاتِیَنَّهُمُ مِّنُ بَیْنِ اَیُدِیهِمُ وَ عَنُ شَمَآئِلِهِمُ ۖ وَلاَ اَیْدِیهِمُ وَ عَنُ شَمَآئِلِهِمُ ۖ وَلاَ اَیْدِیهِمُ وَ عَنُ شَمَآئِلِهِمُ ۖ وَلاَ تَجِدُ اَکۡشَرَهُمُ شٰکِرِیُنَ ٥ (الاَران:١٦-١٧)

''میں اب تیری سیدھی راہ پران انسانوں کی گھات میں لگار ہوں گا، آ گے اور پیچھے، دائیں اور بائیں، ہر طرف سے ان کو گھیروں گا اور تو ان میں سے اکثر کوشکر گزار نہ پائے گا۔''

اس بنا پریمین ممکن ہے کہ شیطان کے بہکاوے میں آکر اللہ کے کسی بندے سے گناہ سرز دہوجائے کیکن تو بہ کا دروازہ ہروقت کھلا ہوا ہے۔اس لیے اللہ کے گنہ گار بندوں کو اللہ کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا جا ہے۔قرآن کہتا ہے:

قُلُ يَعِبَادِىَ الَّذِيْنَ اَسُرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمُ لاَ تَقُنَطُوا مِنُ رَّحُمَةِ اللَّهِ اللَّهَ عَلَى اَنْفُسِهِمُ لاَ تَقُنَطُوا مِنُ رَّحُمَةِ اللَّهِ اللَّهَ عَلَمُ اللَّهُ نُوبَ جَمِيْعًا اللَّهُ هُوَ اللَّهُ نُوبَ جَمِيْعًا اللَّهَ هُوَ النَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللللَّةُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِمُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

''(اے نبیؓ) کہددو کہاہے میرے بندو، جضوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے۔ اللّٰد کی رحمت سے مایوس نہ ہوجاؤ، یقیناً اللّٰہ سارے گناہ معاف کردیتا ہے، وہ تو غفور رحیم ہے۔''

گناه کا صدورانسان کواللّہ تعالیٰ کامبغوض بندہ نہیں بنا تا، بلکہ گناہ پراصراراور ڈھٹائی کرنے اور تو بہواستغفار نہ کرنے سے وہ راندہ کورگاہِ الٰہی ہوتا ہے۔حضرت انس بن مالک ؓ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ رسول اللّہ علیہ ہے فرمایا:

كُلَّ بَنِي ٓ آدَمَ خَطَّاءٌ وَ خَيْرُ الْخَطَّائِيُنَ التَّوَّابُوُنَ.

(جامع ترمذی، ابواب صفة القیامة، باب المؤمن یری ذنبه کالحبل فوقه، حدیث: ۲۰۰۱، سنن ابن ماجه، ابواب الزهد باب ذکر التوبة، حدیث:۲۰۱۱ '' بنوآ دم میں ہرایک سے بہت زیادہ خطا کیں سرز د ہوتی ہیں۔ان میں بہتر لوگ وہ ہیں، جوتو بہ کرنے والے ہیں۔''

توبہ کی اہمیت اور مطلوبیت پر بہت میں احادیث ہیں۔ ان میں ایک حدیث وہ بھی ہے، جس کا آپ نے تذکرہ کیا ہے۔ وہ حدیث قدسی ہے۔ یعنی وہ بات رسول اللہ علیقی نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے بیان کی ہے۔ یوری حدیث ہیہے:

مَنُ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ اَمُثَالِهَا وَ اَزُيدُ، وَ مَنُ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ اَمُثَالِهَا وَ اَزُيدُ، وَ مَنُ تَقَرَّبَ مِنِي بِالسَّيْعَةِ فَجَزَاؤُهُ سَيْعَةً مِثْلُهَا اَوْ اَعْفِرُ، وَ مَنُ تَقَرَّبُ مِنِي شِبُرًا تَقَرَّبُتُ مِنْهُ ذِرَاعًا، وَ مَنُ تَقَرَّبُ مِنِي ذِرَاعًا تَقَرَّبُتُ مِنْهُ بَاعًا، وَ مَنُ اَتَانِي يَمُشِي اَتَيْتُهُ هَرُولَةً وَ مَنُ لَقِيَنِي مِنْهُ بَاعًا، وَ مَنُ لَقِينِي اَتَيْتُهُ هَرُولَةً وَ مَنُ لَقِينِي بِقُرابِ اللهَ بَعْفِرةً لَا يُشُرِكُ بِي لَقِيْتُهُ بِمِثْلِهَا مَعْفِرةً. (صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الذكر والدعاء والتقرب الى الله تعالى وحس الظن به، حديث: ٢٦٨٧)

''بروخض کوئی نیکی کرے گا ہے اس کا دس گنا، بلکه اس سے زیادہ اجر ملے گا اور جوخض کوئی برائی کرے گا اسے اس کا دس گنا، بلکه اس سے زیادہ اجر معاف کردوں گا۔ جو مجھ سے ایک باتھ قریب ہوں گا۔ جو مجھ سے ایک ہاتھ قریب ہوں گا۔ جو مجھ سے ایک ہاتھ قریب ہوں گا۔ جو مجھ سے ایک ہاتھ قریب ہوگا میں اس کی طرف دوہاتھ آگے بڑھوں گا۔ جو میری طرف چل کر آئے گا، میں اس کی طرف دوڑ کر جاؤں گا۔ جو شخص پوری روئے زمین کے بدقد ر خطاؤں کے ساتھ میرے پاس آئے گا، اس حال میں کہ اس نے میرے ساتھ کی کو شریب نہیا ہو، میں اس کے بدقد رمغفرت کے ساتھ اس سے ملاقات کروں گا۔''

لیکن اس کا بیمطلب نہیں کہ گناہ کی کوئی اہمیت نہیں اور آ دمی جسارت کر کے چھوٹے بڑے گناہوں کا ارتکاب کرسکتا ہے۔ ایک مومن سے مطلوب بیہ ہے کہ وہ حتی الا مکان گناہوں سے بچنے کی کوشش کر ہے۔ لیکن اگر بشری کم زوری کی بنا پر اس سے بھی کوئی گناہ سرز دہوجائے تو شنبہوتے ہی فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کر ہے۔

حضرت عبدالله بن مسعودٌ فرماتے ہیں:

''مومن سے گناہ کا ارتکاب ہوجائے تو وہ اتنا ہو جو محسوں کرتا ہے گویا کسی پہاڑ کے نیچ بیٹھا ہے اورڈ ررہا ہے کہ کہیں وہ پہاڑاس کے اوپر نہ گرجائے اور فاجر گناہ کرتا ہے تو اس پراس کامطلق اثر نہیں ہوتا۔ایسالگتا ہے کہنا ک پر کھی بیٹھی تھی ،ہا تک دی۔''

(صحیح بخاری، کتاب الدعوات، باب التوبة، حدیث: ۲۳۰۸)

لیکن توبہ کے لیے محض زبان سے لفظ 'تو بد ہرالینا کافی نہیں ہے، بلکہ پورے احساس و شعور کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع وانا بت کرنی چاہیے۔ امام نو وگ نے لکھا ہے: ''توبہ کی تین شرطیں ہیں: (۱) اس معصیت سے بالکل الگ تھلگ ہوجائے (۲) اس پر نا دم ہو (۳) پختہ عزم کرے کہ پھراس کا ارتکا بنہیں کرے گا۔ اگر اس معصیت سے کسی انسان کی حق تلفی ہوئی ہوئی ہوتو نہ کورہ تین شرطوں کے ساتھ ایک جو تھی شرط یہ بھی ہے کہ اس سے بری ہوجائے ،اگر اس کا مال لیا ہوتو واپس کر دے ،کوئی الزام لگایا ہویا غیبت کی ہوتو اس سے معافی ما نگ لے۔'' لیا ہوتو واپس کر دے ،کوئی الزام لگایا ہویا غیبت کی ہوتو اس سے معافی ما نگ لے۔''

#### وسوسول كأعلاج

مدوان: مجھے وسوسے بہت آتے ہیں اور ایسے آتے ہیں کہ بسااوقات خطرہ محسوں ہوتا ہے کہ ہیں یہ بسااوقات خطرہ محسوں ہوتا ہے کہ ہیں یہ گناہ کیرہ یا شرک کے دائر ہیں نہ آگیا ہو۔ میری ملازمت الی ہے کہ مجھے جنس مخالف سے اکثر وہیش تر ملتے رہنا پڑتا ہے۔ اگر اللہ تعالی نے مجھے نہ بچایا ہوتا تو یقیناً میں زنا جیسے فعل کا مرکلب ہوجا تا لیکن اللہ کا فضل ہے کہ کھ آخر میں وہ مجھے ضرور اس دلدل سے بچالیتا ہے، لیکن نگاہ کا اور کچھ کوئی وظیفہ یا کوئی طریقہ ایسا بتا ہے کہ میں ان دونوں افعال سے بچ جاؤں۔

**جواب:** وسوسے دل میں پیدانہ ہوں ،اس پر کسی انسان کو قابونہیں ہے۔وہ ہر شخص کے دل میں پیدا ہوتے ہیں۔شیطان ہرایک کے پیچھے لگا ہوا ہے۔وہ اسے بہکانے اور گناہ میں لت پت کرنے کی ہرممکن کوشش کرتا ہے۔ایک حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول عیصیہ نے فر مایا: إِنَّ الشَّيُطَانَ يَجُرِئُ مِنَ الْإِنْسَانِ مَجُرَى الدَّمِ.

(صحیح بخاری ،کتاب الاعتکاف، باب زیارة المرأة زوجها في اعتکافه، حدیث: ۲۰۳۸، صحیح مسلم، کتاب السلام ،حدیث: ۲۱۷۰)

''شیطان انسان کے اندرون میں خون کی طرح دوڑتا ہے۔''

کسی مسلمان کے دل میں برے خیالات آتے ہیں، ایسے خیالات، جنھیں نہ وہ زبان پر لانے کی ہمت کرتا ہے اور نہ ان کورو بھل لانے پر آمادہ ہوتا ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ ان کو غلط اور گناہ کے کام مجھتا ہے اور بیاس کے صاحبِ ایمان ہونے کی علامت ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ چنداصحابِ رسول آپ علیقی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی: ''ہمارے دلوں میں ایسے ایسے خیالات آتے ہیں کہ ہم انھیں زبان پر لانے کی ہمت نہیں کر سکتے۔'' آل حضرت علیقے نے فرمایا: 
''کیاواقعی ایسا ہے؟'' انھوں نے کہا: ہاں۔ آپ نے فرمایا:

ذاك صريح الايمان. (صحيح مسلم، كتاب الايمان، باب بيان

الوسوسة من الايمان، حديث: ١٣٢، ٣٣، عن ابي هريرة)

"نيايان كي نشاني ہے۔"

ایک دوسری حدیث میں، جوحضرت ابن عباس سے مروی ہے، مذکور ہے کہ ایک شخص نبی عباس سے مروی ہے، مذکور ہے کہ ایک شخص نبی عباس ہے کہ میں حاضر ہوا اور عرض کی: اے اللہ کے رسول ابسا اوقات میرے دل میں ایسے خیالات آتے ہیں کہ انھیں زبان پر لانے سے بہتر ہے کہ میں جل کر راکھ ہوجاؤں۔ آپ نے تین مرتبہ الله اکبرکہا، پھر فرمایا:

ٱلۡحَمُدُ لِلَّهِ الَّذِى رَدَّ كَيُدَهُ اِلَى الْوَسُوسَةِ. (سنن ابى داؤد،

كتاب الآداب، باب في ردّ الوسوسة، حديث: ١١٢٥)

''اللّٰد کاشکر ہے،جس نے شیطان کے مکروفریب کووسوسہ کی جانب پھیرویا۔''

دل میں جووسوسے پیدا ہوتے ہیں،اگرانسان انھیں زبان پرلائے نہان کے مطابق اعضاء وجوارح کوحرکت دیتو وہ قابلِ معافی ہیں،ان پراللّٰدتعالیٰ اس کی گرفت نہیں فرمائے گا۔ حضرت الوجريرة سمروى بكرسول الله عَلَيْ فَ ارشا وفر مايا: إنَّ اللَّهَ تَجَاوَزَ لِي عَنُ أُمَّتِى مَا وَسُوسَتُ بِهِ صُدُورُهَا مَالَمُ تَعُمَلُ أَوُ تَكَلَّمُ. (صحيح بحارى، كتاب العتق، باب الحطأ والنسيان،

حديث: ٢٥٢٨، وويكرابواب، صحيح مسلم، كتاب الايمان، باب تحاوز الله

عن حديث النفس والخواطر بالقلب اذا لم تستقر، حديث: ١٢٧)

''میری امت کے افراد کے دلول میں وسوسے پیدا ہوں، لیکن وہ ان کے مطابق عمل کریں نداخصیں زبان پرلائمیں تو اللہ تعالیٰ ان پران کی باز پر سنہیں کرےگا۔''

ایک دوسری حدیث ہے، جواس ہے زیادہ مفصّل ہے، اللہ تعالیٰ کی کمالِ رحمت کا اظہار ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی کمالِ رحمت کا اظہار ہوتا ہے۔ اس کے مطابق اگر کسی انسان کے دل میں کسی برے کام کاارادہ پیدا ہو، کیکن وہ اس پڑمل نہ کرے تواللہ تعالیٰ اس کے نامہُ اعمال میں ایک نیکی لکھ دیتا ہے۔ پوری حدیث بیہے:

إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَيِّنَاتِ، ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ، فَمَنُ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمُ يَعُمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمُ يَعُمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةٍ كَامِلَةً، فَإِنْ هُوَ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ الله سَبْع مِائَةٍ ضِعُفٍ إلى أَضْعَافٍ كَثِيْرَةٍ وَ مَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَى سَبْع مِائَةٍ ضِعُفٍ إلى أَضْعَافٍ كَثِيْرَةٍ وَ مَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعُمَلُهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُوَ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً.

(صحيح بخارى، كتاب الرقاق، باب من هم بحسنة أو سيئة، حديث ٢٤٩١، صحيح مسلم، كتاب الايمان، باب اذا هم العبد بحسنة كتبت و اذا هم بسيئة لم تكتب، حديث: ١٣١)

''اللہ نے نیکیوں اور برائیوں کو طے کردیا ہے اور ان کی وضاحت کردی ہے۔اگر کوئی ھخص کسی نیکی کا ارادہ کرے، مگر اس پڑمل نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس کے نامہُ اعمال میں ایک پوری نیکی لکھ دیتا ہے اوراگروہ ارادہ کرنے کے بعد اس پڑمل بھی کرلے تو اس پر اسے دس نیکی سے سات سوگنا تیک، بلکہ اس سے بھی بہت زیادہ اجردیتا ہے۔ اوراگر کوئی شخص کسی برائی کا ارادہ کرے، مگراس پر عمل نہ کرے تو اللہ تعالی اس پر اس کے لیے ایک پوری نیکی لکھ دیتا ہے اوراگروہ اس پڑمل بھی کرلے تو اس کے نامہ اعمال میں صرف ایک برائی لکھ دیتا ہے۔''

وسوسے دل میں پیدا ہوں تو انھیں جھڑک دیجیے۔ کوشش کیجیے کہ بات آگے تک نہ بڑھنے پائے۔اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے رہیے کہ وہ آپ کو ہر طرح کی معصیتوں سے بچائے۔اس احساس کوتازہ رکھیے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات علیم وجبیر ہے۔وہ نگا ہوں کی چوری اور دلوں کے جمید سے بھی باخبر ہے:

> يَعُلَمُ خَآئِنَةَ الْأَعُيُنِ وَمَا تُخُفِى الصَّدُورُ (المُون:١٩) ''اللهُ نَكَامُول كَى چورى تك سے واقف ہے اور وہ رازتك جانتا ہے، جوسینوں نے چھپا رکھے ہیں۔''

اورا گربھی شیطان کے بہکاوے میں آجائیں اور کسی معصیت کا ارتکاب کر بیٹھیں تو فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف پلٹیے ۔اس کے سامنے گڑ گڑ ایئے ،اس سے معافی مائلیے اور اس معصیت کا دوبارہ ارتکاب نہ کرنے کاعزم کیجیے۔ یہ وظیفہ ان شاء اللہ آپ کو گنا ہوں سے بچانے میں معاون ثابت ہوگا۔

## گھرسے نکلنے کے آ داب

سوال: میں ایک انٹر کالج میں معلمی کے فرائض انجام دیتا ہوں۔ ہم اساتذہ میں دینی معلومات کی کمی کے باعث بعض معاملات میں بحث ومباحثہ ہوجایا کرتا ہے۔ ایک موقع پر ہمارے درمیان اس معاملے میں اختلاف ہوگیا کہ گھرسے نکلتے وقت داہنا پیر پہلے نکالنا چاہیے یا بایاں پیر؟ ایک مقامی عالم دین سے رجوع کیا گیا تو انھوں نے داہنا پیر پہلے نکالنا چاہتا ہی اور دلیل بیدی کہ رسول اللہ عظیمی ہرکام دائیں طرف سے شروع کرتے تھے۔ ایک دوسرے عالم دین نے کسی حدیث کا حوالہ دیتے ہوئے فرمایا کہ مسجد اور گھر امن کی جگہ ہے، چناں چہ مسجد اور گھر سے نکلتے حدیث کا حوالہ دیتے ہوئے فرمایا کہ مسجد اور گھر امن کی جگہ ہے، چناں چہ مسجد اور گھر سے نکلتے

وقت پہلے بایاں پیر باہر نکالنا جا ہیے۔علماء کے متضاد جوابات سے ہمیں کنفیوژن ہوگیا ہے۔ بدراہ کرم اس سلسلے میں ہماری صحیح رہ نمائی فرما ئیں۔رسول اللہ علیہ کے اطریقہ کیا تھا؟ ہم لوگوں کو کیاطریقہ اپنانا جا ہیے؟

جواب: الله كرسول علي سے غایت درجہ محبت كى دليل بيہ كه مسلمان اپنى زندگى كروزمره كے جواب: الله كرسول علي سے غایت درجہ محبت كى دليل بيہ كه مسلمان آپ كس طرح حجمو في حجمو في محبول كي مسلمان انجام ديتے تھے؟ اور پھراسى طرح خود بھى عمل كرنے كى كوشش كرے - الله تعالى بيہ جذب ہرمسلمان كول ميں پيدا فرمائے -

ام المومنين حضرت عا كشةٌ فرماتي بين:

كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ التَّيَمُّنَ مَا استَطَاعَ فِي شَانِهِ كُلِّه، فِي شَانِهِ كُلِّه، فِي طُهُورِ فَ وَ تَرَجُّلِهِ وَ تَنَعُّلِه. (صحيح بخارى، كتاب الصلاة، باب التيمن في دخول المسجد وغيره، حديث:٢٦٦، صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب التيمن في الطهور وغيره، حديث:٢٦٨)

''نی علیہ سے جہاں تک ممکن ہوتا تھا، اپنا ہر کام، مثلاً طہارت (وضوو عسل)، کنگھی کرنا، جوتے پہنناوغیرہ، داہنی طرف سے شروع کرتے تھے۔''

امام بخاریؓ نے اس حدیث کواپنی سیح میں مختلف سندوں سے الفاظ کے معمولی فرق کے ساتھ پانچ مقامات پر روایت کیا ہے (۵۹۲۲،۵۸۵۳،۵۳۸ • ۳۲۲،۱۲۸ ) اور اس کے ذریعے وضو، عسل، معجد میں داخلہ، کھانا کھانے، جوتا پہننے اور کنگھی کرنے میں داہنی طرف سے آغاز کرنے کا اثبات کیا ہے۔

بعض اورا حادیث بھی ہیں، جن میں صراحت ہے کہ آل حضرت علی ہیں کا موں کو دائمیں اورا حادیث بھی ہیں، جن میں صراحت ہے کہ آل حضرت علی ہیں کا موں کو دائمی طرف سے انجام دیتے تھے۔ مثلاً آپ داہنے ہاتھ سے کھانا کھاتے تھے۔ (منداحمہ ۲۸۷۱،۲۸۵) آپ داہنے ہاتھ میں انگوشی پہنتے تھے۔ (بخاری:۵۳۷۱) آپ نے فرمایا کہ جب کپڑ اپہنویا وضو کروتو دائمی طرف سے (نیائی:۵۲۰۷،۲۵۲) آپ نینے تو دائمی طرف سے آغاز کرو۔ (ابوداؤد:۵۲۱) آپ ٹیس بہنتے تو دائمی طرف سے آغاز کرتے۔ (ترندی:۲۷۱)

آپ شسل کرتے تو داہنی طرف سے ابتدا کرتے۔ (مسلم : ۲۹) دوسری طرف بعض احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آل حضرت علیق داہنے ہاتھ سے بعض کا موں کی انجام دہی کو ناپسند کرتے تھے، مثلاً آپ نے رفع حاجت کے بعد داہنے ہاتھ سے استنجا کرنے سے منع کیا ہے۔ (بخاری: ۱۵۴۰) مسلم : ۱۹۳۰، ۱۹۱۵، ابوداؤد: ۱۳۱۷، ۱۱۵، ابوداؤد: ۱۳۱۷، ۱۱۵، ابوداؤد: ۱۳۱۷، ۱۰۵، ابوداؤد: ۱۳۲۸ کے بوالہ فتح الباری ا/ ۳۱۲ (۵۲۳)

ام المومنين حضرت حفصة فرماتي بين:

إِنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكِ مَانَ يَجُعَلُ يَمِينَهُ لِطَعَامِهِ وَ شَوَابِهِ وَ ثِيَابِهِ وَ يَعَابِهِ وَ يَعْبَعِكُ لِيَمَالُهُ لِمَا سِولَى ذَلِكَ. (سن ابي داود، كتاب الطهارة، حديث: ٢٠ نَعَ اللهُ لِعَمَّا لَكُمْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ ال

اس مضمون کی اور بھی بہت ہی احادیث ہیں۔ان سے علماء نے ایک قاعدہ مستنبط کیا ہے۔اس کا تذکرہ امام نوویؓ نے یوں کیا ہے:

''شریعت کا ایک مستقل قاعدہ یہ ہے کہ جو کا م' تکریم وتشریف' کے قبیل کے (یعنی اللہ بھی کام) ہوں، مثلاً: کپڑے، پاجامہ، موزے پہننا، معجد میں داخل ہونا، مسواک کرنا، سرمہ لگانا، ناخن تر اشنا، مونچھ کترنا، بال سنوارنا، نماز میں سلام چھیرنا، اعضائے طہارت دھونا، بیت الخلاء سے نکلنا، کھانا پینا، مصافحہ کرنا، جر اسود کا استلام کرنا اوران جیسے دیگر کام، انھیں داہنی جانب سے انجام دینا مستحب ہے۔ اور جو کام اس کے برعکس ہوں مثلاً بیت الخلاء میں داخل ہونا، مسجد سے نکلنا، ناک صاف کرنا، استخباء کرنا، کپڑے، پاجامہ، موزہ اتار ناوغیرہ ان کا آغاز بائیں جانب سے کرنا مستحب ہے۔'' کپڑے، پاجامہ، موزہ اتار ناوغیرہ ان کا آغاز بائیں جانب سے کرنا مستحب ہے۔'' (شرح ضیح مسلم ۱۲۰/۲۲)

گھرسے نکلتے وقت کون ساپیر پہلے باہر نکالنا چاہیے؟ اس ضمن میں آل حضرت علیہ کے کا کیامعمول تھا؟ اس سلسلے میں احادیث میں مجھے کوئی صراحت نہیں مل سکی۔ گھر کومسجد پر قیاس کرناضچے نہیں معلوم ہوتا۔ جس حدیث کی طرف آپ نے ایک عالم دین کے حوالے سے اشارہ کیا ہے، وہ بھی مجھے نہیں مل سکی۔ میری ذاتی رائے یہ ہے کہ ام المونین حضرت عاکشہ سے مروی حدیث کے عموم کود کیھتے ہوئے گھر سے نکلتے وقت دایاں پیر پہلے باہر نکالنا چاہیے۔

احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ گھر سے نکلتے وقت اور گھر میں داخل ہوتے وقت اذکار اور دعا وَں کا اہتمام کرنا چاہیے۔ یہاں گھر سے نکلتے وقت کی دو دعا ئیں نقل کی جارہی ہیں۔ ام المونین حضرت ام سلمۂ فرماتی ہیں۔رسول اللہ علیہ جب بھی میرے گھر سے نکلتے تھے، یہ دعا پڑھتے تھے:

بِسُمِ اللهِ تَوَكَّلُتُ عَلَى اللهِ، اَللهُمَّ اِنِّى اَعُوُذُبِكَ اَنُ اَضِلَّ اَفُ أَضَلَّ، اَوُ اَجُهَلَ اَوُ أَضَلَّ، اَوُ اَجُهَلَ اَوُ أَضَلَّ، اَوُ اَجُهَلَ اَوُ أَضَلَّ، اَوُ اَجُهَلَ اَوُ اَجُهَلَ اَوُ يُجُهَلَ عَلَى، (سنن ابی داؤد، کتاب الادب، باب ما یقوم اذا حرج من بیته، حدیث: ٤٩،٥، سنن ترمذی، ابواب الدعوات، حدیث: ٣٤٢٣)

''اللہ کے نام سے۔ میں نے اللہ پر بھروسہ کیا۔اے اللہ! میں تجھ سے اس بات کی پناہ مانگتا ہوں کہ بھٹک جاؤں یا کوئی مجھے بھٹکادے، پیسل جاؤں یا کوئی مجھے بیسلادے، میں کسی پرظلم کروں یا کوئی مجھے پرظلم کرے، میں کسی کے ساتھ ناشائشگی سے پیش آؤں یا کوئی میرے ساتھ نازیبا برتاؤ کرے۔''

حضرت انس بن ما لك سے روایت ہے كه نبى كريم علي الله على الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَنْ قَالَ يَعْنِى إِذَا خَوَجَ مِنْ بَيْتِهِ بِسُمِ الله تَوَكَّلُتُ عَلَى الله لاَ حَوُلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ يُقَالُ لَهُ كُفِينَ وَ وُقِينَ وَ تَنعَى عَنْهُ الشَّيْطَانُ. (حامع ترمذی ابواب الدعوات، یاب ما یقول اذا حرج من عَنْهُ الشَّیطَانُ. (حامع ترمذی ابواب الدعوات، یاب ما یقول اذا حرج من بیده ،حدیث: ۲۵ من ابی داؤد، كتاب الادب، حدیث: ۵۰ ۹ ه ، ٥)

'' برخوض گرسے نکلتے وقت بیدعا پڑھتا ہے: بِسُمِ اللّٰهِ تَوَکَّلُتُ عَلَى اللّٰهِ لاَ حَوُلَ وَ لاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللّٰهِ (اللّٰه كے نام سے، میں نے اللّٰه پر بھروسہ كیا، الله كے علاوہ اور كوئى طاقت وقوت كاما لكن نبیں) تو اس سے كہا جاتا ہے: تم راہ یاب ہوگئے، الله تمھارے ليے كافی ہے، تم شرے محفوظ ہوگئے اور شیطان اس سے دور ہوجاتا ہے۔''

## غيرمسلموں کی تقریبات میں چندہ دینا

مدوال: كيابهائى جاره كے ليے ايك مسلم كورام ليلاميں غير مسلموں كو چنده دينا جائز ہے؟

جواب: غیر سلموں کی فرہبی تقریبات میں تعاون کرنا اور چندہ دینا درست نہیں ہے۔ ایسا کرنا تعاو ن علی الاثم و المعصیة ہے۔ اسلامی فقد اکیڈمی کے چودھویں فقہی سمینا رمنعقدہ دار العلوم سبیل السلام حیدر آبادمور خد۲۰-۲۲۲رجون۲۰۰۴ میں بیموضوع زیر بحث آیا تھا۔ اس میں تمام شرکائے سیمینا رعاماء نے متفقہ طور پریہ فیصلہ کیا تھا۔ البتہ بعض حضرات نے یہ بھی فرمایا تھا کہ اگر فساد وضرر کا اندیشہ ہواور جان ، مال ، عزت و آبرواور ملازمت چلے جانے کا خطرہ ہوتو برگراہت خاطر اور اضطرار اُتعاون کرنا درست ہوگا۔

### تحميشن برچنده

سوال: یہال مسجد اور مدرسے کے چندے کے لیے کمیشن سٹم رائج ہے۔ منظمین کا کہنا ہے کہ تنخواہ کے مقابلے میں کمیشن (جو پچپیں سے بچاس فی صد ہوتا ہے) پر چندے کی وصولی زیادہ ہوتی ہے۔ کیا شرعی نقطہ نظر سے بیطریقہ جائز ہے؟

جواب: مسجد و مدرسہ کے لیے کمیشن پر چندہ کی وصولی کا مروجہ سٹم درست نہیں ہے۔ اسلامک فقد اکیڈی (انڈیا) کے پانچویں کل ہندسیمینار منعقدہ ۱۳۱۰ ۱۳۱۰ اکتوبر، کم و ۱۹۹۲ جامعة الرشاد اعظم گڑھ (یوپی) میں کمیشن پرزکو قکی وصولی کا موضوع زیر بحث آیا تھا۔ مقالات اور شرکاء کے مباحثوں کی روشنی میں تمام علاء نے طے کیا تھا کہ کمیشن پرزکو قکی وصولی کا مرقب جرلیقہ جائز نہیں ہے۔ (ملاحظہ سجیے، اہم فقہی فیصلے ، شائع کردہ اسلامک فقد اکیڈی ، بنی دبلی)

## دینی اجتماعات کی فوٹو گرافی

**مدوان:** آج سے ہیں بچیس سال قبل جماعت اسلامی ہند میں فوٹو گرافی اور فوٹو کھنچوانے کا رواج نہیں تھا۔ ہمارے علاءاورا کا براسے نالپند کرتے تھے، کسی جلسہ عام میں اگر پرلیس رپورٹر آ جاتے تھے،ان کے پاس کیمرے ہوتے تو وہ فوٹو کھنچے لیا کرتے تھے۔ ہمارے علاءاورا کا بر میں ایسے بھی سے، جونو ٹوگرافی کروانے سے منع کردیتے تھے۔ بعض ایسے بھی تھے جو کیمرے کی زیمی آنے سے بچنے کے لیے چہرے پرکسی کا پی یا کتاب کی اوٹ کرلیا کرتے تھے۔ان کا بیرویہ تحریکی مزاج اور تھو کی سے کس حد تک ہم آ ہنگ تھا، بیوہ جا نیں ۔ بیوہ علماءاورا کا برتھے، جونا گزیر ضرورت سامنے آنے پرہی فوٹو گھنچواتے تھے۔ مگر اب یعنی مولا نا ابواللیث ندویؓ کی امارت کے بعد سے فوٹو گرافی اور فوٹو گھنچوانے کی ہمارے بیباں ایک و باسی آگئی ہے اور اس و باکو جنم دینے اور پروان چڑھانے میں ہماری قیادت کا مؤثر رول ہے۔

قرآن کیم، حضرت محمد علی اورحقوق انسانی کے تحفظ وغیرہ عنوانات پر جماعت نے جو حلقے اورکل ہند سطح رہمیں چلائی ہیں ان میں تو گویا فوٹوگرافی کا ایک زبردست طوفان الڈ پڑا تھا۔ اب ہمارا کوئی بھی اجتماع، خواہ وہ ضلع کی سطح کا ہویا صوبہ کی سطح کا، ہمارا کوئی بھی خطاب عام، خواہ کہ ہیں بھی ہو، فوٹو گرافروں کی خدمات حاصل کیے بغیر نہیں ہوتا۔ ہمارا اسٹیج اب اتن وسعت اختیار کرگیا ہے کہ اس پر درجہ بدرجہ فر مداران کے جلوہ افروز ہونے اور فوٹو کھنچوانے کی گنجائش پیدا کر لی گئی ہے۔ ہمارے ملکی سیشن ، ملی سیشن ، سمپوزیم اور سیمینار میں اظہار خیال کرنے والوں کے فوٹو (مسلم وغیر مسلم دونوں کے) پورے اہتمام کے ساتھ کھنچوائے جاتے ہیں۔ بعد میں ان کی طلب پر اورا کثر بلاطلب ان کے پاس ارسال کیے جاتے ہیں۔ ہمارے دفاتر میں ان فوٹو وک کے البم پر اورا کثر بلاطلب ان کے پاس ارسال کیے جاتے ہیں۔ ہمارے دفاتر میں ان فوٹو وک کے البم پر اورا کثر بلاطلب ان کے پاس ارسال کے جاتے ہیں۔ ہمارے دفاتر میں ان فوٹو وک کے البم وظاراندر قطار اندر قطار سجا کرر کھے جاتے ہیں۔ حتی کہ خواتین کے اجتماعات میں بھی فوٹوگرافی ہوتی ہے۔

بعض ذمے داران سے جب دریافت کیا جاتا ہے کہ یہ سب کیا اور کیوں ہور ہاہے؟ تو جواب ملتا ہے کہ ''یہ دورسائنس اور نکنالوجی کا دور ہے۔ اگر ہم یہ سب نہ کریں گے تو بہت پیچےرہ جائز نا جائز کی بات کیجیے تو جواب ملتا ہے کہ ''موجودہ حالات نے ہمیں مجبور کر دیا ' ہے کہ ہم یہ سب پچھ کریں۔ ہم ان سے بچنا چاہیں بھی تو نہیں ہے سے ۔''جواب کی تان یہاں آکر ٹوفتی ہے کہ یہ سب تو ہمارے اکا بر اور علاء کرام خود مرکز جماعت میں کرتے ہیں اور دوروں میں ان کے جو پروگرام ہوتے ہیں ان میں ان کی مرضی اور ہدایت سے یہ سب پچھ ہوتا ہے۔ پھر جب ہم اپنے مرکز کی علاء کرام اور قائدین سے دریافت کرتے ہیں تو جواب میں ہمیں مسکراہ ہے آمیز خاموثی سے سابقہ پیش آتا ہے۔ میرے نزدیک آپ بھی تح یک و جماعت کے قابلِ ذکر علاء میں خاموثی سے سابقہ پیش آتا ہے۔ میرے نزدیک آپ بھی تح یک و جماعت کے قابلِ ذکر علاء میں ے ایک ہیں، جن کی نظر قرآن حکیم اور سنت رسول پر گہری ہے، جوتح کیک و جماعت کے مزاج شناس ہیں۔ میں آپ سے دریافت کرنا چا ہتا ہوں کہ خود آپ کا ضمیر، آپ کاعلم قرآن وسیرت اس سلسلے میں کیا کہتا ہے؟

جواب: جواب مین آسانی کے لیے مذکورہ بالاسوال کے تین اجزا کیے جاتے ہیں:

(۱) فوٹو گرافی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ جائز ہے یا ناجائز؟

(۲) جماعت اسلامی ہند کے قدیم اکابر فوٹو گھنچوانے سے احتر از کرتے تھے اور حتی الامکان اس سے بچتے تھے، لیکن موجودہ قیادت کواس معاملے میں نہ صرف یہ کہ کوئی تکلّف نہیں رہا، بلکہ وہ پورے اہتمام سے اس کا انتظام کرتی ہے۔ قدیم اکابر کارویہ درست تھایا موجودہ قائدین کا؟

س) فوٹو گرافی اگر جائز بھی ہوتو کیا جماعت میں ہرسطح پراس ہے،جس حد تک اشتغال اور دل چھپی پائی جاتی ہے،اسے پیندیدہ قرار دیا جاسکتا ہے؟

سطور ذیل میں ہر جز کا الگ الگ جواب دیا جارہا ہے:

(۱) بہت سی صحیح احادیث میں تصویر اور تصویر سازی کی شدید مذمت بیان کی گئی ہے۔ حضرت عائش سے مروی ہے کہ اللہ کے رسول علیہ نے فر مایا:

إنَّ الْمَلاَ ئِكَةَ لاَ تَدُخُلُ بَيْتًا فِيُهِ صُورَةٌ. (صحيح بحاري، حديث

: ۳۲۲٤، صحيح مسلم، حديث :۲۱۰۷)

"فرشتے اس گھر میں داخل نہیں ہوتے ،جس میں کوئی تصویر ہو۔"

حضرت عبرالله بن مسعودٌ سروايت م كرسول الله علي كارشادم: ان اَشَد الله الله علي كارشادم: ان اَشَد النّاسِ عَذَابًا عِنْدَ اللّهِ الْمُصَوِّرُونَ. (صحيح بعارى، كتاب اللباس، باب عذاب المصوّرين يوم القيامة حديث: ٥٩٥٠، صحيح مسلم،

كتاب اللباس والزينة، باب تحريم تصوير صورة الحيوان حديث: ٢١٠٩)

''اللّٰہ کے نزدیک سب سے شخت عذاب کے مستحق تصویر بنانے والے ہیں۔''

کیا موجودہ دور کی فوٹو گرافی بھی اسی ممانعت کے حکم میں داخل ہے؟ بہت سے علماء کا خیال ہے کہ بیں۔ان کے نزدیک ممانعت کی جتنی حدیثیں ہیں ان کا تعلق ان تصویروں سے ہے، جوتر اثنی َ جاتی ہیں یامجسم شکل میں ہوتی ہیں۔رہے نوٹو گرافس تو ان کی حیثیت ساریہ کی ہے، جسے کیمرہ میں قید کرلیا جاتا ہے۔اس کاتعلق ان تصویروں سے نہیں ہے،جن کا بنانا حرام ہے۔البنہ بیہ علماءاس بات کے قائل میں کہ تصویر کی حرمت وحلّت کا تعلق اس چیز سے ہے، جس کی تصویر بنائی جارہی ہے۔ چناں جہان کے نز دیک بھی عورتوں کی عربیاں و نیم عربیاں تصاویر اور جو تصاویر بت پرستی کی علامت یادیگر مذاهب کی خاص پہچان ہوں،ان کا بنانا جائز نہیں ہے۔ بیعالم عرب کے علاء کاعام موقف ہے۔ برصغیر ہندویاک کےعلاءاس معاملے میں تحقظ رکھتے ہیں۔وہ کیمرہ سے لی گئی تصویر کوبھی جائز نہیں قرار دیتے الیکن عمل اب ان کابھی علمائے عرب سے مختلف نہیں رہا ہے۔ (۲) تحریک ِ اسلامی ہند کے قدیم اکا برنصوبر سازی اور فوٹو گرافی کے معاملے میں علائے ہند کے مثل احتیاط اور احتراز کی پالیسی پرگام زن تھے۔وہ فوٹو تھنچوانے کی خواہش رکھتے تھے، نہ کبھی كوشش كرتے تھے، بلكه اگر بھی میڈیا ہے تعلق رکھنے والے فوٹو گرافران كافوٹو كھنینے كی كوشش كرتے تھے تو وہ کیمرہ کی زد سے بیجنے کی ہرممکن تدبیراختیار کرتے تھے لیکن رفتہ رفتہ قائدین جماعت کی اس شدّت ِ احتیاط میں کمی آتی گئی۔ یہاں تک کہ اب خود ذمے دارانِ جماعت کی جانب سے مختلف دینی پروگراموں کی فوٹو گرافی کا اہتمام کیا جاتا ہے۔نقطۂ نظر کی اس تبدیلی میں حالات کے دباؤ،تصویر سازی اورفوٹو گرافی کی ٹکنالوجی کی روز افزوں ترقی ،میڈیا کی غیر معمولی اہمیت اور اچھے دینی پروگراموں کی افادیت کی توسیع کی خواہش کے رول سے انکارنہیں کیا جاسکتا۔

جیسا کہ اوپر ذکر کیا گیا، موجودہ دور کی فوٹو گرافی کی حرمت پرتمام علاء کا اتفاق نہیں ہے۔ جن علاء نے احادیث تحریم کا تجزیہ کرکے بینتیجہ نکالا ہے کہ موجودہ دور کی فوٹو گرافی پران کا اطلاق نہیں ہوتا، ان کے دلائل پرغور کرنا چاہیے۔ بلاشہ تحریک اسلامی ہند کے قدیم اکابر کا رویہ غایت درجہ احتیاط پرمنی تھا،کیکن موجودہ قائدین کے رویے کوبھی نا جائز نہیں قرار دیا جاسکتا۔

(۳) اگربعض مخصوص شرا کط کے ساتھ فوٹو گرافی کے جواز کی رائے پڑمل کیا جائے تو بھی اس رویے کو پسندیدہ نہیں قرار دیا جاسکتا، جس کی شکایت درج بالاسوال میں کی گئی ہے۔ فوٹوگرافی کوصرف اجتماعات اورمہموں کی ریکارڈ نگ تک محدود رکھنا چاہیے۔ دعوت ِ دین کا کام بڑا مبارک اور قابلِ قدر کام ہے۔ بیانبیائی مشن ہے، لیکن اس راہ میں ہر لمحہ دھڑکا لگا رہتا ہے کہ شیطان اس راہ میں کام کرنے والوں کے دلوں میں خود نمائی اور نمود و نمائش کی خواہشات نہ ابھار دے۔ اس خواہش کا دل کے کسی گوشے میں پیدا ہوجانا کارِ دعوت کے لے سمّ قاتل ہے۔ اس لیے داعیانِ دین کو ہمہوفت چوکنار ہنا چاہیے۔

فوٹو گرافی میں بہت زیادہ اہتغال اور اس کے بے تحاشا استعال میں خاصے مصارف بھی آتے ہیں، جن کی ادائی عموماً جماعت کے بیت المال سے کی جاتی ہے۔ اجتماعی اموال کی حفاظت اور شیح ، جائز اور موز دں مصارف میں ان کاخر چ ان الوگوں کی ذمے داری ہے، جن کے زیرِ قبضہ وہ اموال ہوں۔ اس معاملے میں بے احتیاطی ، فضول خرچی اور غلط مصرف 'غلول' (مالِ غنیمت میں چوری) کے دائرہ میں آجاتا ہے، جس پرقر آن وصدیث میں جہنم کی وعید سنائی گئی ہے۔

## دینی اجتماعات میں خواتین کے لیے پروجیکٹر کا استعال

سوان: ادارہ فلاح الدارین کے نام سے ہم ایک ادارہ چلا رہے ہیں، جس کے تحت مختلف اوقات میں کانفرنسوں اور دینی اجتماعات کا انعقاد کیا جاتا ہے۔ ابن میں عورتوں کو بھی مدعو کیا جاتا ہے، لیکن بدشمتی سے ہمارے یہاں مساجد میں خواتین کے لیے الگ جگہمیں مخصوص نہیں ہوتی ہیں۔ اس وجہ سے ہم انھیں مسجد کی دوسری منزل پر بٹھاتے ہیں۔ چوں کہ مقررسا منے نہ ہونے کی وجہ سے خواتین کی توجہ پروگرام سے ہے جاتی ہے اور مقصد فوت ہوجاتا ہے، اس لیے اگر پروگرام کومؤٹر بنانے کے لیے خواتین کے لیے Projector یا در مقارفر مائیں۔ کومؤٹر بنانے کے لیے خواتین کے لیے Projector یا کہ انتظام کیا جائے تو کیا ایسا کرنا جائز ہوگا؟ مہر بانی کر کے ہماری رہ نمائی فر ماکر مشکور فر مائیں۔

**جواب:** دینی احکام اور تعلیمات کے مخاطب، جس طرح مرد ہیں اسی طرح خواتین بھی ہیں۔ اس لیےان کی دینی تعلیم وتر ہیت کا اہتمام کرنا اور اس کے لیے مختلف متد اہیر اختیار کرنا پسندیدہ اور مطلوب ہے۔

عہد نبوی میں خواتین بھی حدود وآ داب کی رعایت کے ساتھ اللہ کے رسول علیہ کی معلیہ کی معلیہ کی معلیہ کی مجلسوں میں شریک ہوتی تھیں ،آپ سے مختلف مسائل دریا فت کرتی تھیں اور آپ ان کی تعلیم و تربیت کا اہتمام فرماتے تھے۔ بعض مخصوص ایام میں آپ صرف خواتین کے اجتماعات کو خطاب کرتے تھے۔ حضرت ابوسعید خدر گی بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ ایک عورت نبی کریم علیہ کی کرتے تھے۔ حضرت ابوسعید خدر کی بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ ایک عورت نبی کریم علیہ کی ا

خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول ! آپ کے وعظ وارشاد سے صرف مرد ہی فیض اٹھاتے ہیں، اس لیے ایک دن ہمارے لیے خاص کردیجے، جس میں ہم عورتیں اکٹھا ہوکر آپ سے تعلیم حاصل کیا کریں۔ آپ نے فرمایا: تم سب فلال دن فلال جگھی ہوجانا۔ چنال چہ عورتیں مقررہ وفت پر بتائی ہوئی جگہ اکٹھا ہوئیں۔ آپ وہاں تشریف لے گئے اور آٹھیں دینی باتیں بتا کیس ۔ وحدیث : ۲۳۱۰)

ایک مرتبہ آل حضرت علیہ نے عیدالفطر (یا عیدالانتی) کا خطبہ دیا۔ پھر آپ کواحساس ہوا کہ آپ کی آوازعور توں تک نہیں پہنچ سکی ہے۔ چنال چہ آپ اس جگہ تشریف لے گئے جہال عور تیں اکٹھی تھیں اور انھیں وعظ و تلقین کی۔ (صحیح بحاری، کتاب العلم، باب عظة الامام النساء و تعلیمهن، حدیث بخاری نے بی عدیث مزید پندرہ مقامات پر ذکر کی ہے اور اس سے مختلف مسائل کا استنباط کیا ہے)

دینی اجتماعات کا ایک اہم مقام مساجد ہیں۔ بقشمتی سے ہمارے یہاں ان میں خواتین کی حاضری کی روایت نہیں ہے۔ وہ اپنے مختلف کا موں اور ضروریات کی انجام دہی کے لیے ہر جگہ پہنچ جاتی ہیں، لیکن مساجد کے دروازے ان کے لیے بند ہیں۔ وہاں کے خطبوں، وعظ و ارشاد کی مجلسوں اور دینی اجتماعات سے ان کے استفادے کی صورت نہیں ہے۔ عہد نبوی میں عورتیں مسجد جایا کرتی تھیں اور آں حضرت علیقیہ نے مردوں اور عورتوں کے درمیان کم سے کم اختلاط ہونے کی خصوصی تد ابیر اختیار فر مائی تھیں۔ چناں چدان کی صفیں علاحدہ کردی تھیں اور ان کے لیے مسجد کا ایک دروازہ خاص کردیا تھا، جس سے مردوں کو آنے جانے کی ممانعت تھی۔

مساجدیا دوسرے مقامات پرمنعقد ہونے والے دینی اجتماعات میں خواتین کو بھی شریک کرنا چاہیے اور اس کے لیے خصوصی انتظامات کرنے چاہئیں۔مثلاً ان کی نشستیں الگ ہوں اور پردے کا بھی مناسب انتظام ہو۔ بیصورت بھی اچھی ہے کہ مسجد کی دوسری منزل پر انھیں بٹھایا جائے۔

مین کی توجہ ہے کہ مقررسا منے نہ ہونے کی وجہ سے سامعین کی توجہ ہٹتی ہے۔اس لیے دوسری منزل پررہنے والےلوگوں کے لیے،خواہ وہ مرد ہوں یا خواتین، ٹیلی ویژن یا پروجیکٹر لگانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔تصویر کی حرمت کے سلسلے میں، جوآیا تیو آئی اورا حادیث ِنبوی ہیں، محقق علماء کا خیال ہے کہان کا اطلاق اس صورت پڑہیں ہوتا۔ گزشتہ سال اپنے سفر خلیج کے دوران میں نے جگہ جگہ دیکھا کہ وہاں کے دین پیند حلقے اپنے چھوٹے چھوٹے چھوٹے پروگراموں میں بھی پروجیکٹر کا استعمال کرتے ہیں اور دینی اجتماعات میں اپنی خواتین کو بھی شریک کرتے ہیں۔ ایک موقع پر مجھے خواتین کے ایک اجتماع سے خطاب کا موقع ملا۔ ایک کمرے میں بیٹھ کر مائک سے میں نے موقع ملا۔ ایک کمرے میں بیٹھ کر مائک سے میں نے درس قر آن دیا۔ خواتین نے اپنے کمرے میں ٹی وی اسکرین پرمیر ادرس سنا۔ درس کے بعد انھوں نے تحریری اور زبانی سوالات کیے ، جن کے جوابات دیے گئے۔

### انبیاءاوران کی امتوں سے میثاق الہی

سوال: سورهُ آل عمران، آیت : ۸۱ میں آنے والے رسول سے تمام انبیاء پر، جوایمان لانے اور مدد کرنے کے لیے کہا گیا تھا۔ کیا بیعہد حضرت محمد علیقہ کے لیے تھا؟

**جواب:** سورهٔ آلعمران کی آیت: ۸۱ درج ذیل ہے:

اس آیت میں اللہ تعالیٰ کے،جس عہد (میثاق) کا تذکرہ ہے وہ کس سے لیا گیا تھا؟ اس سلسلے میں مفسرین نے دوتو جیہیں کی ہیں۔ایک توجیہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام پیغیمروں سے عہد لیا تھا اور وہ عہد یہ تھا کہ جس دین کی تبلیغ واشاعت کے لیے تعصیں مبعوث کیا گیا ہے، وہی دین میری طرف سے کوئی دوسرارسول لے کر جائے تو اس پرایمان لانا اور اس کی مدد کرنا۔ یہ عہد

اگرچہ بہ ظاہر پیغیمروں سے لیا گیا، کین اصلاً اس کے مخاطب ان کے پیرو کار تھے۔اس توجیہ کی صورت میں بیعبد حضرت محمد علیقہ کے لیے خاص نہیں، بلکہ ہرآنے والے پیغیبر کے لیے ہوگا۔ دوسری تو جید رہے کہ رہے عہد پیغیبروں سے ہیں، بلکہ پیغیبروں کے بارے میں اہل کتاب (بنی اسرائیل) سے لیا گیا تھا۔'میثاق انبیین' میں میثاق کی اضافت فاعل کی طرف نہیں، بلکہ مفعول کی طرف ہے۔اہل کتاب سے لیے گئے میثاق الہی کا تذکرہ قرآن کے دوسرے مقامات یر بھی ہے۔(ملاحظہ سیجیےالبقرۃ:۹۳،۸۳-۸۳،۸۳،آلعمران:۱۸۷،النساء:۱۵۴،المائدۃ:۱۲،الاعراف:۱۲۹)الس ، توجیه کی صورت میں آیت میں وار دلفظ 'رسول' اگرچه نکرہ ہے، کیکن اس سے مراد اللہ کے آخری رسول حضرت محمد علیہ ہیں۔اہل کتاب ہے آپ علیہ پرایمان لانے اور آپ کی تا ئیدونصرت کرنے کا عہدلیا گیا تھا، مگر انھوں نے اس کی پاس داری نہیں کی۔قدیم مفسرین میں سے طبری ؓ (جامع البيان عن تاويل آي القرآن، ٢/ ٥٥٠ - ٥١١) اور رازيٌّ (مفاتيج الغيب، ٢/ ٥٠٠ - ٥١٠) نے دونوں تو جیہیں درج کی ہیں اورسلف میں ان کے قائلین کے نام اور دلائل تفصیل سے ذکر کیے ہیں ۔متاخرین میں مولا نا سیدا بوالاعلیٰ مودودیؓ (تفہیم القرآن،۱/۲۱۹) نے پہلی تو جیداور مولا نا امین احسن اصلاحی ( تدبر قرآن، ۱/ ۷۳۵ – ۷۳۷ ) نے دوسری توجیه کو قبول کیا ہے۔ آیت زیر بحث سے پہلے کی آیوں میں اہل کتاب سے بدراہ راست خطاب کیا گیا ہے۔اس لیے دوسری توجیه زیادہ قرین قیاس معلوم ہوتی ہے۔اس موضوع پرراقم سطور نے اپنی کتاب قرآن، ابل كتاب اورمسلمان (شائع شده ادارهٔ حقیق وتصنیف اسلامی علی گڑھ) باب اول ، فصل دوم به عنوان 'میثاق بنی اسرائیل' میں بحث کی ہے۔ تفصیل کے لیے اس سے رجوع کیا جاسکتا ہے۔

## سنت نبوئ كامقام

سوال: عام طور سے مقررین اور واعظین اپنے خطبوں میں ایک حدیث بیان کرتے ہیں کہ حضور علی ہے نے فر مایا ہے: '' میں تمھارے در میان دو چیز وں کوچھوڑ کر جارہا ہوں۔ ایک اللہ کی کتاب، دوسری میری سنت۔ جب تک ان دونوں کو پکڑے رہو گے، گم راہ نہ ہو گے۔'' میرے مطالع سے جو حدیث گزری ہے اس میں صرف ایک چیز کا ذکر ہے اور وہ ہے اللہ کی کتاب۔ بدراہ کرم واضح فرما کیں کہ کیا دوسری چیز سنت' کا اضافہ کسی حدیث میں آیا ہے؟ جو اب: سنن ابی داؤد میں مروی ہے کہ ججة الوداع کے موقع پر اللہ کے رسول علی ہے۔ جو

خطبه دیا تفااس میں پیھی فرمایا تھا:

إِنِّى قَدُ تَرَكُتُ فِيكُمُ مَالَنُ تَضِلُّوا بَعُدَهُ إِنُ اِعُتَصَمْتُمُ بِهِ، كِتَابَ اللَّهِ. (ابو داؤد، كتاب المناسك، باب صفة حجة النبيّ حديث: ١٩٠٥) "مين تمهارے درميان ايك الى چيز چهوڙ كر جار بابول، جے اگرتم مضبوطى سے تھاے رہے تو ہرگزگم راہ نہ ہوگے وہ ہے اللّٰد كى كتاب "

قریب قریب یہی الفاظ ابن ماجہ کے بھی ہیں۔ (کتاب المناسک، باب جمۃ رسول اللہ عظیمی ہیں۔ حدیث:۳۰۷۴) کیکن بعض روایتوں میں کتاب اللہ کے ساتھ سنت رسول اللہ کا بھی ذکر ہے۔ حاکم نے حضرت ابو ہر ریڑ سے خطبۂ ججۃ الوداع ہی کے ذیل میں بیالفاظ نقل کیے ہیں:

تَرَكُتُ فِيُكُمُ شَيئَيُنِ لَنُ تَضِلُّوا بَعُدَ هُمَا كِتَابَ اللَّهِ وَ سُنَّتِي وَ لَنُ يَّنَفَرَّقًا حَتَّى يَرِدَا عَلَى الْحَوُضِ.

(التيسير بشرح الحامع الصغير، مناوى، ٤٤٧/١)

" دميں نے تمھارے درميان دو چيزيں چھوڑى ہيں۔ ان كے بعدتم ہرگز مم راہ نه ہوگ وہ دو چيزيں ہيں۔ ان كے بعدتم ہرگز مم راہ نه ہول گی، ہوگ دہ دونوں جدا نہ ہول گی، يہاں تك كدہ دونوں جرآئيں گي۔'

اس مفہوم کی روایت مؤطاا مام مالک میں بھی موجود ہے۔ اس کے الفاظ یہ ہیں:

تَرَكُتُ فِيْكُمُ اَهُرَيُنِ لَنُ تَضِلُّوا هَا تَمَسَّكُتُمُ بِهِهَا كِتَابَ
اللَّهِ وَ سُنَّةَ نَبِيّهِ. (كتاب القدر، باب النهی عن القول بالقدر، حدیث: ۳۸۰۱)

"میں نے تمھارے درمیان دو چیزیں چھوڑی ہیں۔ جب تک تم ان کومضوطی سے پکڑے دموے راہ راست سے نہ بھٹکو گے۔ وہ ہیں اللّٰد کی کتاب اور اس کے نبی عَلِیّ اللّٰہ کی کتاب اور اس کے نبی عَلِیہ کے کا سنت ہے۔

اس سے قرآن مجید کے ساتھ حدیث اور سنت کی اہمیت واضح ہوتی ہے۔ یہی دین کے دو بنیادی ما خذہیں۔ یہ ہدایت کے وہ سرچشمے ہیں، جن سے قیامت تک رہ نمائی حاصل کی جاتی رہے گی اور اختلافات میں رجوع کیا جاتا رہے گا۔ اگر حدیث صحت کے ساتھ ثابت ہوجائے تو قرآن کے بعداسی کامقام ہوگا اور اسی پراعتا دکیا جائے گا۔

## حجراسودكي تاريخي اورشرعي حيثيت

مدوال: ججراسود کے بارے میں علمی بنیاد پراس کے مختلف پہلوؤں سے واقف ہونے کے لیے چند سوالات پیش خدمت ہیں۔ ہراہ مہر بانی ان کا جواب عنایت فر مایئے۔

- (۱) مجراسود کی تاریخی اور شرعی حیثیت کیا ہے؟
- (۲) حجراسودسب سے پہلے کس نبی کوکہاں اور کس طرح سے ملاتھا؟
- (٣) حجراسودکوسب سے پہلے خانہ کعبہ میں کس نبی نے اور کن حالات میں نصب فر مایا؟
  - (4) حجراسود سے طواف شروع کرنے کاسب سے پہلے تھم کس نبی کودیا گیا تھا؟
- (۵) بعض علما ہے اہل سنت، جو حجر اسود کو جنت سے اتارا ہوا پھرنہیں مانتے اس بارے میں ان کی تحقیق اور نکتے 'نظر کیا ہے؟ اور وہ کس بنیا دیرا جماع امت اور سواد اعظم سے اختلاف کرتے ہیں؟
- (۲) مشرکین مکہ بھی حجراسود کے عقیدت مند تھے۔ حجراسود کے بارے میں ان کاعقیدہ کیا تھا اوروہ کس بناپر پیعقیدہ رکھتے تھے؟
- (۷) حجراسود ہے متعلق بیم عروف اوراجماعی تصور کہوہ جنت ہے اتارا ہوا پھر ہے، کیا عقائد میں شامل ہے؟ کیا اس سے علمی اختلاف کیا جاسکتا ہے؟ اس اختلاف سے اسلام اور مسلمانوں کوکوئی حرج ہوگا؟

جواب: بیت الله اور مسجد حرام کی تاریخ پر متعدد کتابیں موجود ہیں۔ مثال کے طور پر عربی زبان میں ملاحظہ کیجے: اخبار مکہ، ابو الولید ازرقی، مکتبه خیاط بیروت ۱۹۶۶ اور شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام، مکتبه النهضة الحدیثة، مکة مکرمة ۱۹۶۱ ان کتابوں میں بعض روایتی ایسی ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ جب حضرت آدم علیہ السلام جنت سے زمین پر بیجے گئے تو اللہ تعالی نے ان کے ساتھ حجر اسود کو بھی اتاراتھا، تا کہ وہ اس کے ساتھ مانوس رہیں۔ طوفانِ نوح کے زمانے میں اللہ تعالی نے اسے جبل ابوقبیس پر محفوظ رکھا۔ جب مضرت ابراہیم علیہ السلام نے کعبہ کی تعمیر نوکی تو حضرت جبریل علیہ السلام نے اسے لاکراس کی جگہ نصب کردیا تعمیر ابراہیمی کے بارے میں ازرقی نے اپنی کتاب میں، ابن جریط برگ نے اپنی تفسیر جگہ نصب کردیا تعمیر ابراہیم کے بارے میں ازرقی نے اپنی کتاب میں، ابن جریط برگ نے اپنی تفسیر جگہ نصب کردیا تعمیر ابراہیمی کے بارے میں ازرقی نے اپنی کتاب میں، ابن جریط برگ نے اپنی تفسیر جگہ نصب کردیا تعمیر ابراہیمی کے بارے میں ازرقی نے اپنی کتاب میں، ابن جریط برگ نے اپنی تفسیر جگہ نوٹ میں ابراہیمی کے بارے میں ازرقی نے اپنی کتاب میں، ابن جریط برگ نے اپنی تفسیر

اور تاریخ دونوں میں اور دیگر مؤرضین نے ایک روایت بیفل کی ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے دب خانۂ کعبہ کی تعمیر کی تو ایک پھر کی جگہ رہ گئی۔حضرت اساعیل علیہ السلام پھر تلاش کرنے گئے، لے کر آئے تو دیکھا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام وہاں ایک دوسرا پھر لگا چکے ہیں۔ دریافت کیا:''ابّا جان! یہ پھر کہاں سے آیا؟'' حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جواب دیا:''یہ اس ذات نے دیاہے، جو تھا رامحتاج نہیں ہے۔اسے جبریل علیہ السلام آسمان سے لے کر آئے ہیں۔''

جراسود کے جنت سے نازل ہونے کا ذکر بعض اَحادیث میں بھی ہے۔ مثلاً حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص سے مرفوعاً اور موقوقاً دونوں طرح سے روایت ہے: إِنَّ الْحَجَرَ وَالْمَقَامَ يَاقُو تَتَانِ مِنُ يَاقُو تِ الْجَنَّةِ (حجراور مقام جنت کے يا قو توں ميں سے ہيں) اسے احدٌ، تر فدی اور بین حبان نے روایت کیا ہے۔ دوسری روایت حضرت ابن عباس سے مرفوعاً مروی ہے: نَزَلَ الْحَجَدُ الاَسُودُ مِنَ الْجَنَّةِ (حجراسود جنت سے نازل ہواہے)، اسے احدٌ، تر فدی نائی اور ابن خزیمہ نے روایت کیا ہے۔ فدکورہ تاریخی روایتوں کومتنز ہیں کہا جاسکتا اور احادیث میں بھی کچھنہ کچھضعف یا یا جاتا ہے۔ (ملاحظہ کیجے فتح الباری ۲۱۲٬۳۳)

مشرکین مکہ کا حضرت ابراہیم علیہ السلام سے نسلی تعلق تھا۔ وہ عہد جاہلیت میں خانۂ کعبہ کے نگہبان اور منتظم تھے۔ وہ حج اور طواف کرتے تھے۔ لات ومنات کی طرح حجر اسود کے سلسلے میں ان کے کسی شرکیے عقیدہ کاعلم نہیں ہے۔

جہاں تک جمراسود کی شرعی حیثیت کا سوال ہے تو اللہ کے رسول علی ہے ، این اس ہے کہ آپ ہے ، این کا استلام کیا ہے ، لین اس پر ہاتھ رکھ کر ہاتھ کا بوسہ لیا ہے ، اس کا استلام کیا ہے ، لین اس پر ہاتھ رکھ کر ہاتھ کا بوسہ لیا ہے اور سواری پر طواف کرنے کی صورت میں اپنے ہاتھ میں کسی چیز مثلاً چھڑی وغیرہ سے اسے چھوا ہے ۔ (صحیح بخاری کتاب الج :۱۲۱،۲۰۲۰،۱۲۰،۱۲۱،۱۲۱،۱۲۱،۳۶ میں متاب کے : ۱۲۲۱، ۱۲۲۱، ۱۲۲۱، ۱۲۲۱) اس بنا پر جمر اسود سے طواف شروع کرنا ، اس کا بوسہ لینا اور استلام کرنا مسنون ہے ۔ جمر اسود کے سلسلے میں حضرت عمر بن الخطاب کا تاریخی جملہ ہمیشہ ہمارے پیش نظر رہنا جا ہے ۔ انھوں نے ایک موقع پر جمر اسود کا بوسہ لیا اور فرمایا:

إِنِّى أَعُلَمُ أَنَّكَ حَجَرٌ لاَ تَضُرُّ وَلاَ تَنْفَعُ وَ لَوُلاَ إِنِّى رَأَيْتُ النِّي رَأَيْتُ النَّبِيَ عَلَيْكُم يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلُتُكَ. (صحيح بحارى، كتاب الحج، النَّبِيَّ عَلَيْكُم كتاب الحج،

باب ما ذكر في الحجر الاسود)

# "نقیناً میں جانتا ہوں کہ تو پھر ہے، جو نہ نقصان پہنچا سکتا ہے نہ نفع۔اگر میں نے رسول اللہ عظیمی تیرا بوسہ لیتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو میں بھی تیرا بوسہ لیتا۔"

## ام المونين حضرت عا ئشةٌ كالم سني ميں نكاح

سوال: ایک خلش ہے، جس نے مجھے پریشان اور بے چین کررکھا ہے۔ وہ ہے حضور علیہ کے حضرت عاکثہ سے ساتھ کم سن میں شادی کرنا۔ اس سلسلے میں جودلاکل دیے جاتے ہیں ان میں کوئی وزن اور جان نہیں ہے۔ کہا جاتا ہے کہ آٹھ اور نو سال کی عمر میں عرب کی لڑی شادی کے قابل ہوجاتی ہے اور چالیس سال کے بعد ہی بور ہی ہوجاتی ہے۔ یہ بات اس لیے جی نہیں ہے کہ حضور نے حضرت خدیجہ سے چالیس سال کی عمر میں شادی کی اور بچ بھی حضرت خدیجہ سے چالیس سال کی عمر میں شادی کی اور بچ بھی حضرت خدیجہ سے چالیس سال کی عمر میں ہوجاتی نے اپنی دختر نیک اخر حضرت فاطمہ گئی شادی سال کی عمر میں کی ہے۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت عاکثہ عالمہ وفاضلہ تھیں ، یہ سب سے جاتا اس کے کہا جاتا ہے کہ حضرت عاکثہ عالمہ وفاضلہ تھیں ، یہ سب سے جاتا ہوگئی شادی کہا اللہ تو کسی اور خاتون کو یہ صلاحیتیں عطا کر سکتا تھا۔ سب سے بڑا اعتراض ، جوحضور کے خلاف کیا جاتا ہے وہ بہی ہے کہا پی کم برخی کی حالت میں حضور نے کیے ایک نوسالہ لڑی سے کہا شادی کی حالت میں حضور نے کیے ایک نوسالہ لڑی سے شادی کی اور یہ تھی کہیں درج نہیں کہ یہا جازت صرف حضور کے لیے ہے۔ اس لیے آج آگر کوئی شادی کی اور یہ تھی کہیں درج نہیں کہ یہا جازت صرف حضور کے لیے ہے۔ اس لیے آج آگر کوئی سے بوالہوں بوڑھا کم میں نجی سے شادی کرتا ہے تو اسے کون روک سکے گا؟ کہا جاتا ہے کہ اس دور میں بیدرواج تھا اس لیے کی نے بھی اس پر اعتراض نہیں کیا تھا؟ مگر جود بن آخری دین تھا اور قیا مت یہ دوراج تھا اس لیے کی نے بھی اس پر روک ہوئی چا ہے تھی؟ بہراہ کرم اس کا جواب دیں۔

اسلامی نقطهٔ نظرے زوجین کا ہم عمر ہونا پسندیدہ ہے۔لیکن اسلام نے زیادہ اہمیت عمر کو

نہیں، بلکہ خوش گواراز دواجی تعلقات کودی ہے۔قرآن وحدیث میں بیویوں کے ساتھ اچھا برتاؤ کرنے ،ان کے تمام حقوق اداکرنے ،ان کی دل جوئی کرنے اور ان کے ساتھ محبت سے پیش آنے کا حکم دیا گیا ہے۔رسول اللہ عظیمی کی حیات طیب اس کا عملی نمونہ پیش کرتی ہے۔ عمروں میں تفاوت کے باو جود حضرت عاکش کے ساتھ آں حضرت علیہ کے از دواجی تعلقات انتہائی خوش گوار اور مثالی تھے۔نوسالہ رفاقت میں دونوں کے درمیان ناموافقت یا بے اطمینانی کا شائبہ تک نہیں پایا جاتا۔ ان کے درمیان باہم الفت و محبت کے بہت سے واقعات کتب حدیث و سیرت میں ملتے ہیں۔

عمروں میں نفاوت کے ساتھ شادیوں کا رواح صرف عہدِ قدیم ہی میں نہیں تھا۔ الی شادیاں ہر دور میں ہوتی رہی ہیں اور آج کل بھی الیی خبریں اخباروں کی زینت بنتی رہتی ہیں۔ گر ان کی طرف کسی کی توجہٰ نہیں ہوتی۔ ابھی حال میں رائٹر نا می خبر رساں ایجنسی نے چین کے بیاسی سالہ نوبل انعام یافتہ ماہر طبیعیات ڈاکٹر چینگ ننگ یئگ کی اپنی اٹھائیس سالہ طالبہ وونگ فین سے شادی کی خبر دی ہے۔ ڈاکٹر ینگ نے اپنی ہونے والی دلہن کو اپنے لیے اللہ کا آخری تحفہ قرار دیا ہے اور اٹھائیس سالہ دوشیزہ نے بھی اپنی اس شادی پرخوشی کا اظہار کیا ہے۔

(ماه نامه الله كى يكار، نئى د بلى ، فرور ن ٢٠٠٥ ء ص: ١٠٠٠)

نکاح عائشہ پراعتراض کے بیچھا کی ذہنیت بیکام کرتی ہے کہ آئ کم س لڑکی اس قابل نہیں ہوتی کہ اس سے خصوص از دواجی تعلق قائم کیا جا سکے۔ اس ذہنیت کے حاملین یہ بھول جاتے ہیں کہ بلوغ کی کوئی حد مقرر نہیں کی جاسکتی۔ اس طرح عورت کی پیداواری صلاحیت کی انتہائی مدت متعین کرنا بھی ممکن نہیں ہے۔ جسمانی نشو ونما، غذائیت، آب و ہوا، خاندان اور دیگر عوامل اس پراٹر انداز ہوتے ہیں۔ یور پی ممالک میں آٹھ، نوسال کی عمر میں لڑکیوں کے یہاں ولا دت کی متعدد خبریں منظر عام پر آئی ہیں اور ابھی حال میں ایک باسٹھ سالہ خاتون کے ماں بننے کی خبرا خیاروں میں چھپی ہے۔ ام المونین حضرت عائشہ کی کم سی کی شادی پراعتر اضات کا جائزہ کسی قدر تفصیل سے راقم سطور نے اپنی کتاب مقائق اسلام (بعض اعتر اضات کا جائزہ) میں لیا ہے، جسے مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز، نئی دبلی نے شائع کیا ہے۔ کم سی کی شادی کے بارے میں اسلام کا نقطہ نظر جانے کے لیے مولانا سلطان احمد اصلاحی کے رسالہ کم سی کی شادی اور میں اسلام کا مطالعہ مفید ہوگا۔ بیر سالہ بھی مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز، نئی دبلی سے شائع ہوا ہے۔

سوال: عمر عائش محوالے سے آپ کا جواب نظر سے گزرا۔ غالبا اس حوالے سے جناب عکیم نیاز احمد کی کتاب کشف الغمۃ 'مولا نا حبیب الرحمٰن کا ندھلوی، علا مہ تمنا عمادی، جناب رحمت الله طارق اور علامہ محمود احمد عباسی کی تحریروں کوسا منے ہیں رکھا گیا ہے۔ شاید آپ کے زیر مطالعہ رہی ہوں۔ گر میں سمجھتا ہوں کہ جناب حکیم نیاز احمد کے دلائل کافی مضبوط ہیں۔ اگر ممکن ہوتو اس حوالے سے تھوڑی تسلی کرادیں۔

جواب: ام المومنین حضرت عائشہ صدیقة گی عمر کے سلسلے میں جمہورِ امت کا نقطہ نظریہی ہے کہ رسول اللہ علیقی سے نکاح کے وقت ان کی عمر چھ سال اور زخستی کے وقت نو سال تھی۔ تاریخ، سیرت النبی، سیر الصحابہ، طبقات اور دیگر علوم کی قدیم کتابوں میں مختلف راویوں سے اس کی صراحت ملتی ہے۔ البتہ ماضی قریب کے بعض محققین کی رائے ہے کہ نکاح کے وقت ام المومنین کی عمر سولہ سال اور زخستی کے وقت انبیس سال تھی۔ آپ نے ان میں سے بعض حضرات کے نام درج کردیے ہیں۔ مولا نامحہ فاروق خال کا بھی اس موضوع پر ایک محقر رسالہ ہے۔ وہ بھی ان محققین کے ہم خیال ہیں۔ اس سلسلے میں اصولی طور پر چند باتیں عرض ہیں:

- (۱) اس موضوع کا تعلق دین کی اساسیات سے نہیں ہے، بلکہ بدایک تاریخی مسئلہ ہے۔ اس لیے دونوں آرامیں سے،جس پر بھی اطمینان ہو،اسے اختیار کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔
- (۲) نئ تحقیق اس زمانے میں پیش کی گئی جب غیروں کی طرف سے رسول اکرم علیہ کے از دواجی زندگی کو ہدف تنقید بنایا جانے لگا اور خاص طور پرام المونین کی کم سنی اوران کی اوررسول اللہ علیہ کی عمروں میں تفاوت کو بہت زیادہ نمایاں کیا جانے لگا۔اس تحقیق سے بھی ان لوگوں کو مطمئن اور خاموش نہیں کیا جاسکتا،اس لیے کہ انیس سال کی عمر میں رخصتی مان لینے کی صورت میں بھی اس وقت رسول اللہ علیہ کی عمر ۵۲ سال تھی اور اس تفاوت کو بھی جدید زمانے کے لوگ بہت زیادہ مانتے ہیں۔
- (۳) نئ تحقیق پیش کرنے والوں کی تحریروں میں غالبًا اس سوال کا کوئی جواب نہیں ماتا کہ اگر نکاح کے وقت ام المومنین کی عمر سولہ سال تھی ترخصتی کو مزید تین سال موخر کرنے کی ضرورت کیا تھی؟ نکاح کے بعدر خصتی فوراً ہو جانی چاہیے تھی اور اس زمانے کا یہی دستور بھی تھا۔
- (۴) زوجین کا ہم عمر ہونا متعدد پہلوؤں سے مفید ،مطلوب اور پیندیدہ ہے۔قر آن وسنت میں

اس کے اشارے موجود ہیں۔ام المومنین حضرت عائشگا معاملہ ایک استثناء ہے،جس کے مختلف مصالح تھے۔اس کی تفصیل متعلقہ موضوع کی کتابوں میں دیکھی جاسکتی ہے۔

#### کیا آل حضرت علی ہے؟ کیا آل حضرت علی ہے؟

سوال: ایک رسالے میں ایک واقعہ نظر سے گزرا کہ حضور پاک علیہ فی سے اساء بنت نعمان نامی خاتون سے شادی کی ، پھر خلوت سے پہلے طلاق دے دی اور بعد میں اساء بنت نعمان نے نکاح ثانی کرلیا۔ فہ کورہ وواقعہ پڑھ کر حد درجہ جیرانی و پریشانی ہوئی ، کیوں کہ حضورا قدس کی نسبت سے بیہ قصہ بالکل نا قابل فہم محسوں ہوتا ہے۔ بعض مقامی علاء کرام سے ذکر کیا تو وہ بھی نا قابل فہم بتلاتے ہیں۔ لہٰذا میں بہت کرب و بے چینی کے عالم میں آپ سے درخواست کرتا ہوں کہ اس واقعے کی شخصی ترک کے جواب سے مشکور فرمائیں۔

جواب: آپ کے مکتوب سے یہ واضح نہیں ہوسکا کہ اس واقعے کو پڑھ کر آپ کو کیوں جرانی و پرشانی ہوئی؟ مخالفین اسلام نے آل حضرت علیہ کی از دواجی زندگی پراعتراضات کیے ہیں اور یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ آپ کی کثر تواز واج کا سبب نعوذ باللہ آپ کی شہوت پرتی تھی۔ یہ بات وہ ایک ایسی ہستی کے بارے میں کہتے ہیں، جس کی جوانی عفت وعصمت کا نموز تھی، جس نے پہلے سال کی عمر میں ایک چالیس سالہ خاتون سے نکاح کیا پھر پور سے پہلے سال صرف اسی کے ساتھ گزار دیے، اس کی وفات کے بعد پھراپی ہم عمرایک بوڑھی خاتون سے نکاح کیا اور جس کے بیش تر نکاح عمر کے آخری چار پائے سال میں ہوئے تھے۔ (آل حضرت علیہ کی کا زواج مطہرات میں کر شت کے چاکھ ومصالح اور آپ کی از دواجی زندگی پر دیگر اعتراضات کا جائزہ میں نے اپنے کی کشرت کے چاکھ ومصالح اور آپ کی از دواجی زندگی پر دیگر اعتراضات کا جائزہ میں نے اپنے ایک مقالے میں لیا ہے، جو میری کتاب مقائق اسلام '(شائع شدہ مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرزئی دیلی) میں شامل ہے۔

آپ کی جرانی و پریشانی کی وجہ بہ ظاہر یہ معلوم ہوتی ہے کہ مذکورہ واقعہ سے تاثر ملتا ہے کہ آل حضرت علیقی نے مذکورہ خاتون سے نکاح کرنے کے بعد بغیر کسی وجہ کے اضیں طلاق دے دی تھی ، حالاں کہ بات پنہیں ہے۔ یہ خاتون قبیلہ کندہ کے سر دار نعمان بن شراحیل بن اسود بن جون کی صاحب زادی تھیں ۔ نعمان نے وہ میں خدمت نبوی میں حاضر ہوکر اسلام قبول کیا تو بہ بھی عرض کیا کہ میری بیٹی عرب کی حسین ترین عور توں میں سے ہے۔ میں نے اپنے بھیجے سے اس

کا نکاح کردیا تھا۔ وہ بیوہ ہوگئ ہے۔ میری خواہش ہے کہ آپ اس سے نکاح کرلیں۔ آپ نے رضامندی ظاہر فرمائی اور حضرت ابواسید ساعد گا کواسے لانے کے لیے بھیجا۔ حضرت ابواسید نے اسے لاکر قبیلہ بنوساعدہ کے ایک گھر میں اتارا۔ (فق الباری ۲۵۹/۹ بدوالد ابن سعد) صحیح بخاری میں ہے کہ آپ اس کے پاس تشریف لے گئے۔ آپ کے ساتھ خلوت پر اس نے ناگواری کا اظہار کیا اور بعض ایسی با تیں کہیں، جن سے صاف معلوم ہوتا تھا کہ اسے آپ کی زوجیت منظور نہیں۔ آپ باہر نکل آئے اور معید کہ طلاق کا جوڑا عنایت کر کے اسے اس کے قبیلے میں واپس بھوادیا۔ اس تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ آس حضرت علیہ اس خاتون سے نکاح پر محض اس کے باپ کی تفصیل سے معلوم ہوتا ہے کہ آس حضرت علیہ اس خاتون سے نکاح پر محض اس کے باپ کی خواہش اور اس کی بیوگی پر از راہ ہمدر دی تیار ہوگئے تھے، لیکن جب اس کی طرف سے اظہار ہوا کہ اسے آپ کی زوجیت منظور نہیں تو اسے طلاق دے دی۔ اس سے بیابھی واضح ہوتا ہے کہ اسلام میں عورت کو گئی آز ادی دی گئی ہے کہ وہ پنج برسے نکاح سے بھی انکار کر سکتی ہے۔

یه واقع سیح بخاری، کتاب الطلاق، باب من طلق و هل یواحه الرحل امرأته بالطلاق (۵۲۵۲،۵۲۵۵) میں تفصیل سے فرکور ہے۔ اس کے علاوہ سنن ابن ماجہ، ابواب الطلاق، باب ما یقع به الطلاق (۲۰۵۰) اور منداحم، جلد ۳۹۸، جلد ۵، ۱۳۹۹، جلد ۵، ۱۳۳۹ میں بھی مروی ہے۔ فرکورہ خاتون کے نام میں بہت اختلاف ہے۔ امام بخاریؓ نے ایک جگدامیمہ بنت نعمان اور دوسری جگدامیمہ بنت شراحیل کھا ہے۔ ابن ماجہ میں ایک جگد ابن اور دوسری جگدامیمہ آیا ابنۃ الجون اور دوسری جگد من الجون ہے۔ منداحم میں ایک جگد امیمہ اور دوسری جگد امیم آیا دیکر میں اسحاق، محمد بن حبیب اور بعض دیگر حضرات نے اساء بنت نعمان ذکر کیا ہے۔ بعض دیگر نام بھی ملتے ہیں۔ علامہ ابن حجر نے دونوں میں تطبیق دینے کی کوشش کی ہے اور لکھا ہے کہ شاید ان کانام اساء اور لقب امیمہ ہو۔ بہ ہر حال، یہ واقعہ حجم احادیث سے ثابت ہے۔

عموماً اصحابِ سیر نے آل حضرت علیہ کی از داج مطہرات کی تعداد گیارہ بتائی ہے۔
یہ دہ خواتین ہیں، جنھیں کچھ عرصہ آل حضرت علیہ کی زوجیت ورفاقت میں رہنے کی سعادت حاصل ہوئی ہے۔ یہ امت کی مائیں ہیں۔آل حضرت علیہ کے وصال کے بعدان سے اللہ تعالی کو دین کی تعلیم و تبلیغ کی اہم خدمت لینی تھی۔ دوسرے انھیں آل حضرت علیہ کے مائیں ہے خاص تعلق ہونے کی وجہ سے افرادِ امت کے دلوں میں ان کے بارے میں انتہائی عزت واحتر ام کا جذبہ پایا جاتا تھا۔ ان وجوہ سے ان سے نکاح حرام قرار دیا گیا۔ ان کے علاوہ کتب سیرت میں بعض ایسی جاتا تھا۔ ان وجوہ سے ان سے نکاح حرام قرار دیا گیا۔ ان کے علاوہ کتب سیرت میں بعض ایسی

خوا تین کے نام ملتے ہیں، جنھیں آل حضرت عظیمی نے پیغام نکاح دیا، کین کسی وجہ سے نکا تہیں ہو پایا، ان سے نکاح تو ہو گیا لیکن خلوت سے قبل ہی بعض اسباب سے ان سے علیحد گی اختیار کرلیا۔ ان سے نکاح تو ہو گیا لیکن خوا تین کی تعداد چاریا پانچ بتائی ہے۔ (زادالمعاد، ۱۱۳/۱) ایسی خوا تین کا شاراز واج نبی اورامہات المونین میں نہیں ہوتا۔ اسی بنا پر بعض صحابہ نے ان سے نکاح کرلیا تھا۔

## کیاروز قیامت تمام لوگ ہلاک ہوجائیں گے؟

سوال: ایک تعزیق مجلس میں ایک صاحب نے کہا کہ قیامت کے دن سب چیزیں ہلاک ہوجائیں گی اور فرشتے بھی ان میں شامل ہیں۔ انھوں نے سورہ قصص کی آخری آیت کا حوالہ دیا۔ میں نے آخری آیت کا حوالہ دیا۔ میں نے آخری آخرت کے بارے میں پہلے بھی کچھ پڑھا تھا اور اس واقعے کے بعد بھی 'مناظر قیامت' انسید قطب شہید،' آخرت' از بنت الاسلام اور دیگر کتب کا مطالعہ کیا مگر جواب نہیں ل سکا۔ ادھو آن کی دوآیات (سورہ زمر کی آیت ۱۸ اور سورہ نمل کی آیت ۱۸ کی شور کر اور خواب نخی میں ڈال دیا، جہاں تذکرہ ہے کہ روز قیامت تمام مخلوق بے ہوش ہوکر گر پڑے گی (اور مرجائے گی، جیسا کہ تفہیم القرآن اور بیان القرآن از علامہ تھا نوگ میں ہے) سوائے چند کے۔ ہمارے شمیری مفسر مولا نا یوسف شاہ نے لکھا ہے کہ سوائے چند سے مراد حدیث کے مطابق چار بڑے فرشتے یعنی جرئیل، میکا ئیل، عزرائیل اور اسرافیل ہیں۔ کیکن سورہ قصص کی آخری آیت کا مطالعہ کیا کہ شاید اس میں اس آخری گی میں ہرشے کے ہلاک ہونے کا تذکرہ ہے، تو پھر تظیق کیے ہو؟ میں نے سید قطب کی 'مناظر قیامت' کا مطالعہ کیا کہ شاید اس میں اس آبت کا کہیں ذکر ہو، مگر اس میں اس آبت کا کہیں تذکرہ نہیں۔ گویا ہی آخرت کے بارے میں ہوتے کے بارے میں ہوتی تو سید قطب اس کا حوالہ کیوں نہ دیتے؟ برائے مہر بانی ایک آیت آخرت کے بارے میں ہوتی تو سید قطب اس کا حوالہ کیوں نہ دیتے؟ برائے مہر بانی ایک آیت آخرت کے بارے میں ہوتی تو سید قطب اس کا حوالہ کیوں نہ دیتے؟ برائے مہر بانی ایک عالم ہونے کے ناطے آپ میری ہونی خلش دور فرما ئیں۔

اس کے علاوہ قیامت کے فیطے کے بعد موت کے فرشتے حضرت عزرائیل کواہل بہشت اور اہل دوزخ کے سامنے لاکراس کے ذبح کرنے کے متعلق ایک خطیب سے سنا ہے، جو کہتے تھے کہ اس ذبح سے جنتیوں کو بیخوش خبری دینا مراد ہے کہ اب آپ کو جنت سے کوئی نہیں تکال سکتا۔ اس طرح جہنمیوں کو بیری خبر دینا کہ اس جہنم سے ابتم کوکوئی نہیں چھڑ اسکتا، کیوں کہ موت کا فرشتہ ذبح ہوا ہے۔ اس کی اصل کیا ہے؟ اس کی وضاحت جا ہتا ہوں۔

**جواب:** سورهٔ فقص کی آخری آیت میں ہے: کُلُّ شَدُی هَالِكُ اِلَّا وَجُهَهُ اس كاسيدهاسا مفهوم بيہ كه الله تعالیٰ کی ذات كے علاوه هرچيز کوفنا هونا ہے۔ صرف اس کی ذات کوابديت حاصل ہے۔اس مفهوم کی متعدد آیات قرآن میں ہیں، مثلاً:

كُلُّ نَفُسٍ ذَائِقَةُ الْمَوُتِ (آلعمران:١٨٥)" آخر كار بر شخص كومرنا ہے۔'' كُلُّ مَنُ عَلَيُهَا فَانٍ وَ يَبُقلٰى وَجَهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلاَلِ وَالْإِكُورَامِ (الرحمٰن:٢٦)" بر چيز جواس زمين پر ہے فنا ہوجانے والی ہے اور صرف تيرے رب کی جليل وکريم ذات ہی باقی رہنے والی ہے۔''

اس آیت کا تعلق دنیا سے ہے۔ لینی دنیا میں جتنے جان دار ہیں،سب کوایک نہایک دن مرنا ہے۔حضرت ابن عباسؓ سے اس کی تفسیر میں ایسا ہی قول مروی ہے:

مُحُلُّ حَيِّ مَيِّتٌ إِلَّا وَ جُهَةً لِعِنى ہر جان دار كومرنا ہے سوائے اس (اللہ) كى ذات كے۔(روح المعانى: ١٣١/٢٠٠)

چوں کہ فرشتے بھی جان دار مخلوق ہیں ،اس لیے اس آیت کا اطلاق ان پر بھی ہونا چاہے۔ ابن مردَ وَیُہ نے حضرت ابن عباسؓ سے ایک روایت نقل کی ہے کہ جب آیت کُلُّ نَفُسٍ ذَائِقَةُ الْمَوُتِ نازل ہوئی توکسی نے سوال کیا: کیا فرشتوں پر بھی موت طاری ہوگی؟ اس پر یہ آیت نازل ہوئی کُلُ شَدُیُ هَالَكُ إِلَّا وَجُهَذً معلوم ہوا کہ ملائکہ، جن وانس، حیوانات اور تمام ذوی الارواح کوموت آئے گی۔ (روح المعانی ۱۳۱/۲۰)

آپ نے سورہ کُمُل اور سور ہُ زمر کی آیات کا حوالہ دیا ہے؛ وہ آیات یہ ہیں: وَ یَوُمَ یُنْفَخُ فِی الصُّورِ فَفَزِعَ مَنُ فِی السَّمٰوٰتِ وَ مَنُ فِی الْاَرُضِ اِلَّا مَنُ شَآءَ اللَّهُ (الْمَارِ) (الْمَارِ) (الْمَارِ) (الْمَارِ)

''اور کیا گزرے گی اس ر<del>وز جب کہ صور پھو</del> نکا جائے گا اور ہول کھاجا کیں گے وہ سب، جو آسانوں اور زمین میں ہیں، سوائے ان لوگوں کے، جنھیں اللّٰداس ہول سے بچانا چاہے گا۔''

وَ نُفِخَ فِى الصُّورِ فَصَعِقَ مَنُ فِى السَّمُواتِ وَ مَنُ فِى السَّمُواتِ وَ مَنُ فِى الْاَرْتِهِ اللَّهُ (الزم: ٢٨)

''اوراس روزصور پھونکا جائے گا اور وہ سب مرکر گرجا ئیں گے، جوآ سانوں اور زمین میں ہیں ،سوائے ان کے جنھیں اللہ زندہ رکھنا جا ہے۔''

سوره کمل میں نفخ صور کے نتیج میں آسان وزمین کی تمام مخلوقات کے فزع 'اورسورہ زمر میں اس کے نصعت 'کا ذکر ہے۔ دونوں آتیوں میں 'الا مَنُ شَاءَ اللّٰه ''کے ذریع بعض افراد کو اس کیفیت سے مستنیٰ کر دیا گیا ہے۔ اس وجہ سے بعض مفسرین کا خیال ہے کہ فزع اور صعت 'ایک بھیت کی دوفیت کی دوفیت کی دوفیت کی دوفیت کی دوفیت قرار دیا ہی کے خیریں ہیں۔ لیکن علامہ ابن کثر ؓ نے دونوں کو علیجد ہ علیجد ہ کیفیتیں قرار دیا ہے۔ ان کے نزد کی وقت قیامت کہلی مرتب صور پھوٹکا جائے گا تو تمام مخلوقات پر فزع ( گھبراہٹ) کی کیفیت طاری ہوگی۔ ( تفیر القرآن العظیم، ۳/ ۲۹۵) اس سے پچھا فراد مشتنیٰ ہوں ؓ گے۔ یہ کون لوگ ہوں گے؟ ان کا تذکرہ سور کا کمل کی اگلی آیت ۹۸، می میں ہے: مَنُ جَآءَ بِالْحَسَنَةِ مَنْ خَیْرٌ مِنْ فَزَعٍ یَّوُ مَئِذٍ امِنُونَ کَ ( جُومِض بھلائی کے کرآئے گا، اسے اس سے زیادہ بہتر صلہ ملے گا اور الیے لوگ اس دن کے بول سے محفوظ ہوں گے) اس طرح اللّہ کے نیک بندوں کا تذکرہ سورۂ انبیاء آیت ۱۰ میں یوں ہے: لَا یَحُوزُنْهُمُ الْفَزَعُ الْاَ کُبَرُ (وہ انبیائی گھبراہٹ کا وقت تذکرہ سورۂ انبیاء آیت ۱۰ میں یوں ہے: لَا یَحُوزُنْهُمُ الْفَزَعُ الْاَ کُبَرُ (وہ انبیائی گھبراہٹ کا وقت ان کو ذرایریثان نہ کرے گا)۔

دوسری مرتبہ صور پھونے جانے کا ذکر سور ہُ زمر کی آیت ۲۸ میں ہے۔اس وقت آسان و
زمین کی تمام مخلوقات پر صعق 'کی کیفیت ( یعنی موت ) طاری ہوگی بعض افراداس کیفیت سے
بھی مشتنیٰ رہیں گے۔ احادیث میں اس کی صراحت نہیں ہے کہ یہ کون لوگ ہوں گے؟ بعض
حضرات نے ان سے حضرت جبرئیل ، حضرت میکائیل ، حضرت اسرافیل اور ملک الموت مراد لیے
ہیں ۔ بعض نے ان میں حملة العرش یعنی عرش الہی کواٹھانے والے فرشتوں کو بھی شامل کیا ہے
اور بعض کے زدیک انبیاء و شہدا بھی مراد ہیں۔ (تغیر مولا ناشیراحم عثانی)

ابن کیر نے لکھا ہے کہ اس کے بعد اللہ تعالیٰ تمام زندہ نی جانے والوں کی روحیں قبض کرلے گا، یہاں تک کہ سب سے آخر میں ملک الموت پر بھی موت طاری ہوجائے گی اور صرف اللہ تعالیٰ کی تنہا ذات رہ جائے گی۔ پھر اللہ تعالیٰ سب سے پہلے حضرت اسرافیل علیہ السلام کوزندہ کرے گا اور آخیس صور پھو نکنے کا حکم دے گا۔ یہ تیسرا نفخہ ہوگا، جس پر تمام مخلوقات زندہ ہوکر میدان حشر میں اللہ کے حضور اکٹھا ہول گی۔ اس کا تذکرہ اس آیت میں ہے:

ثُمَّ نُفِخَ فِیُهِ اُنُحرای فَاِذَا هُمُ قِیَامٌ یَنْظُرُونَ (الزم: ۲۸)
"پرایک دوسراصور پھونکا جائے گااور یکا یک سب کے سب اٹھ کردیکھنے کیس گے۔"
(تفسیر القرآن العظیم، ۸۰۱/۲۸)

صور کتنی مرتبہ پھو نکا جائے گا؟اس سلسلے میں علاء کا اختلاف ہے۔بعض نے دو،بعض نے تین،بعض نے چاراوربعض نے اس سے زائد مرتبہ نفخ صور کا تذکرہ کیا ہے۔

اس تشریح سے واضح ہوا کہ سور ہنمل اور سورہ زمرکی آیات کا اپنا اپنا موقع ومحل ہے اور ایک وقت ایسا بھی ہوگا جب سورہ فقص کی آخری آیت (۸۸) کے بیموجب تمام مخلوقات پر موت طاری ہوگا۔

جنت وجہنم کی ابدیت کے سلسلے میں آپ نے جو پھے لکھا ہے، وہ صحیح ہے۔ بس اتن ترمیم کر لیجے کہ اہل جنت اور اہل جہنم کے سامنے موت کے فرشتے کونہیں، بلکہ موت کو ایک مینڈ ھے کی شکل میں لا کر ذرج کر دیا جائے گا۔ یہ گویا اس بات کی علامت ہوگی کہ اب کسی کوموت نہ آئے گی۔ صحیح بخاری میں حضرت ابوسعید خدر کا سے روایت ہے کہ نبی علیقی نے فرمایا:

''موت کوایک بھورے رنگ کے مینڈ ھے کی شکل میں لا یا جائے گا۔ اس کے ساتھ ایک منادی کرنے والا ہوگا جو پکارے گا: ''اے جنت کے باسیو!'' اہل جنت اپنے بالا خانوں سے جھانکیں گے۔ منادی کرنے والا پوچھے گا: ''کیا اسے پہچانتے ہو؟'' وہ کہیں گے: ''ہاں، یہ موت ہے۔' ہرجنتی اسے دکھے لےگا۔ پھر منادی کرنے والا پکارے گا: ''اے جہنمیو!''اس کی پکار پرتمام جہنمی اس کی طرف د کیھیں گے۔ وہ پوچھے گا: ''کیا اسے پہچانتے ہو؟'' وہ کہیں گے:''ہاں ہموت ہے؟'' پھروہ اس مینڈ ھے کوذئے کردے گا۔ اس کے بعد اعلان کرے گا: ''اے اہل جنت! بیموت ہے؟'' پھروہ اس مینڈ ھے کوذئے کردے گا۔ اس کے بعد اعلان کرے گا: ''اے اہل جنت! لیجھی ہیگئی ہے۔ اب مصیں بھی موت نہ آئے گی۔ اور اے اہل جہنم! اب تمھارے لیے بھی ہیگئی ہے۔ اب مصیں بھی موت نہ آئے گی۔ اور اے اہل جہنم! اب تمھارے لیے بھی ہیگئی ہے۔ اب مصیں بھی موت نہ آئے گی۔ اور اے اہل جہنم! اب تمھارے کے ہیا تیت لیجھی ہیگئی ہے۔ اب مصیں بھی موت نہ آئے گی۔' اس کے بعد آں حضرت علیق نے یہ آیت تلاوت فرمائی:

وَ اَنُذِرُهُمُ يَوُمَ الْحَسُرَةِ إِذْ قُضِىَ الْاَمُرُ وَهُمُ فِى غَفُلَةٍ وَّهُمُ لَا مُرُورُهُمُ لَا يُؤمِنُونَ ٥ (مريم:٣٩)

''اے نبی اس حالت میں جب کہ بیلوگ غافل ہیں اور ایمان نہیں لا رہے ہیں؛ اخصیں اس دن سے ڈراؤجب کہ فیصلہ کر دیا جائے گا اور پچھتاوے کے سواکوئی چارہ کار نہ ہوگا۔''

(صحیح بخاری، کتابالنفسر، حدیث: ۳۷ ۲۲م صحیح مسلم، کتاب الجنة ، حدیث: ۲۸ ۴۹ پیر حدیث جامع تر مذی، سنن دارمی اور مسنداحمد میں بھی مروی ہے )

## بعض مقامات ِقرآنی کی تحقیق

سوال: قصهٔ موی وفرعون سے تعلق رکھنے والی آیات کی ، جوتشریح مولا ناسید ابوالاعلی مودودیؒ نے بیان فرمائی ہے ، اس سے میرے دل میں کئی سوالات پیدا ہوگئے ہیں۔ گزارش ہے کہ تحقیق کر کے ان کے جوابات مرحمت فرما ئیں ، تا کہ میرے اشکالات کا از الد ہوسکے۔ مناسب سمجھیں تو میرے سوالات اور اپنے جوابات کوشائع بھی فرمادیں ، تا کہ اس مباحثے سے عام لوگوں کو بھی فائدہ ہو۔ اللہ تعالیٰ آپ کی علمی جدو جہد کو قبول فرمائے اور دنیا و آخرت کی نعمتوں سے نوازے۔

(۱) مولانا مودودیؒ صحرائے سینا پر فرعون کے تسلط کے تعلق سے سورہ اعراف میں بیان کرتے ہیں کہ''اس زمانے میں جزیرہ نمائے سینا کا مغربی اور شاکی حصہ مصر کی سلطنت میں شامل تھا۔ جنوب کے علاقے میں موجودہ شہر طور اور ابوزنیمہ کے درمیان تا نبے اور فیروزے کی کانیں تھیں، جن سے اہلِ مصر بہت فائدہ اٹھاتے تھے اور ان کا نول کی حفاظت کے لیے مصر بول نے چندمقامات پر چھا و نیاں قائم کرر کھی تھیں۔ اٹھی چھا و نیوں میں سے ایک چھا و نی مفقہ کے مقام پر تھی جہاں مصریوں کا ایک بہت بڑا بت خانہ تھا، جس کے آثار اب بھی جزیرہ نما کے جنو بی مغربی علاقے میں پائے جاتے ہیں۔'' رتفہیم القرآن، ج ہیں میں میں پائے جاتے ہیں۔'' رتفہیم القرآن، ج ہیں میں کے سینا پر نہھی ، بلکہ صرف اس کے میں مولا ناتح بر فرماتے ہیں۔'' رتفہیم القرآن، ج ہیں کا سینا پر نہھی ، بلکہ صرف اس کے مغرب اور جنو بی علاقے تک محدود تھی۔'' (تفہیم القرآن، ج ہیں ملائی کے سینا پر نہھی ، بلکہ صرف اس کے مغرب اور جنو بی علاقے تک محدود تھی۔'' (تفہیم القرآن، ج ہیں ملائی کے سینا پر نہھی ، بلکہ صرف اس کے مغرب اور جنو بی علاقے تک محدود تھی۔'' (تفہیم القرآن، ج ہیں ملائی کے سینا پر نہھی ، بلکہ صرف اس کے مغرب اور جنو بی علاقے تک محدود تھی۔'' (تفہیم القرآن، ج ہیں ملائی کے سینا پر نہھی کے سینا پر نہھی ہیں کے سینا پر نہھی ہیں بلکہ صرف اس کے مغرب اور جنو بی علاقے تک محدود تھی۔'' (تفہیم القرآن، ج ہیں میں بلکہ صرف اس کے سینا پر نہھی کا سینا پر نہھی القرآن، ج ہیں کا سینا پر نہیں کے سینا پر نہھیں بلکہ سی کھیں بلکہ سینا پر نہھی کے سینا پر نہھی القرآن کے سینا پر نہھی کی کھیں کے سینا پر نہھی کے سینا پر نہیں کی کھیں کو سینا کے سینا پر نہ تھی کی کھی کے سینا پر نہوں کی کھیں کے سینا پر نہ تھی کے سینا پر نہیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا پر نہیں کی کھیں کی کھیں کی کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا پر نہ تھیں کی کھیں کے سینا کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا کے سینا کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا کی کھیں کے سینا کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا کے سینا کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا کی کھیں کے سینا کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کی کھیں کے سینا کی کھیں کے سینا کی کھیں کے سینا کی کھی

سوال یہ ہے کہ فرعون کا تسلط صحرا کے ثال اور جنوب دونوں پرتھا، یا شالی حصے کے علاوہ جنوب کے صرف مغربی حصہ پرتھا؟ اگر پورے جنوب پر فرعون کا قبضہ نہیں تھا تو جنو بی سینا کے شہر طور اور ابو زنیمہ کے درمیان کی کانوں سے فائدہ اٹھانے کا اختیار مصریوں کو کیسے حاصل ہوا؟ مولا نانے کسی بت خانہ کے آثار کی نشان دہی ،جس جنو بی مغربی علاقے میں کی ہے،اس سے مراد کون ساعلاقہ ہے؟

(۲) مولانا مودودیؒ نے سورہ یوسف کی تفسیر میں لکھا ہے کہ '' حضرت یوسٹ نے حضرت یعقوب کواپنے بورے خاندان کے ساتھ فلسطین سے مصر بلالیا اور اس علاقے میں آباد کیا، جو دمیاط اور قاہرہ کے درمیان واقع ہے۔ بائبل میں اس علاقے کوجشن یا گوٹن بتایا گیا ہے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانے تک بیلوگ اس علاقے میں آبادرہے۔'' (تفہیم القرآن، ج۲، صحفرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانے تک مقابل مولانا نے ، جونقشہ دیا ہے اس کے پنچ یہ وضاحت ہے کہ '' حضرت موسیٰ علیہ السلام بنی اسرائیل کومصر سے لے کر جزیرہ نمائے سینا میں مارہ، ایلیم اور وفیدیم کے داستے کوہ سینا کی طرف آئے اور ایک سال سے چھوزائد مدت تک اس مقام پر محمر سے دبی کی ہے۔ بائبل میں بھی مولانا نے ان مقامات کی نشان دبی کی ہے۔ بائبل میں بھی یہی با تیں بتائی گئی ہیں۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کس دریا کوعبور کیا تھا (اوراس میں فرعون غرق ہوا تھا) اس تعلق سے مولا ناسور ہُ اعراف میں فرماتے ہیں:''جس مقام سے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے دریا کوعبور کیا وہ غالبًا موجودہ سوئز اوراسا عیلیہ کے درمیان کوئی مقام تھا۔ یہاں سے گزر کریہ لوگ جزیرہ نمائے سینا کے جنوبی علاقے کی طرف ساحل کے کنارے کنارے دوانہ ہوئے۔''

(تفهيم القرآن، ج٢، ص١٤، ح٩٨)

جس دریا میں فرعون غرق ہوا تھا، بائبل میں اس کا نام بحقلزم بتایا گیا ہے۔ موجودہ دور میں اس دریا کو، جوسویز کے علاقے میں بہتا ہے، بحقلزم نہیں، بلکہ فیج سویز کہا جاتا ہے۔ بحرقلزم سویز اور اساعیلیہ سے کافی دور ہے۔ تفہیم القرآن اور بائبل میں، جن مقامات کا ذکر کیا گیا ہے۔ مثلاً مارہ، ایلیم اور وفید یم وغیرہ وہ بحرقلزم سے بہت دور واقع ہیں۔ بحقلزم کی جانب سے کوہ سینا پہنچنے کے لیے ان مقامات کی طرف آنے کی ضرورت بھی نہیں۔ جس دریا میں فرعون غرق ہواتھا اور حضرت موسی علیہ السلام بنی اسرائیل کے ساتھ اسے پار کرگئے تھے، اگر قدیم زمانے میں اس کو بحرقلزم ہی کہا جاتا تھا تو آئندہ نسل کی رہ نمائی کے لیے کم از کم قوسین میں خلیج سویز لکھنا چا ہے۔ یہ ہماری رائے ہے۔

(۳) حضرت موی علیه السلام نبوت سے قبل ایک غیرارادی قبل کی سزاسے بیخے
کے لیے مدین چلے گئے تھے۔اس کے خمن میں مولا نا مودودی فرماتے ہیں: 'اس زمانے میں
مدین فرعون کی سلطنت سے باہر تھا۔حضرت موئی علیه السلام نے مدین کارخ اس لیے کیا تھا
کہ وہ قریب ترین اور آزاد و آباد علاقہ تھا۔ (تنہیم القرآن، جسم میں ۱۲۲) آگے فرماتے ہیں: ''حضرت موئی علیه السلام بے سروسا مانی کے عالم میں ایکا کیک مصر سے نکل کھڑے ہوئے تھے۔ مدین تک کم از کم مردن میں پہنچے ہول گے۔'' (تنہیم القرآن، جسم میں ۲۲۹)

چوں کہ حضرت موئی علیہ السلام کے سفر مدین میں دریا کا ذکر نہیں ہے، اس وجہ سے ہمارا خیال ہے کہ انھوں نے اس بڑی راستے ہی سے اپنے سفر کا آغاز کیا ہوگا، جوفلسطین کو مصر (اساعیلیہ) کے آس پاس سے ملاتا ہے اور جے حضرت ابراہیم علیہ السلام اور ان کے بعد حضرت یعقوب اور ان کی اولا دیے مصر میں داخل ہونے کے لیے اختیار کیا تھا۔ یعنی حضرت موئی علیہ السلام مصر سے نکل کر سینا کے مشرقی حصے تک پہنچ ہوں گے اور پھر وہاں سے سید ھے سینا کے جنوب کی راہ اختیار کرکے خلیج عقبہ کے اطراف آباد اصحاب مدین میں جاکر شامل ہوگئے۔

ارضِ مدین اور کوہ سینا دونوں متصل علاقے ہیں۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بنی اسرائیل نے ، جوراستہ اختیار کیا ، جس کے درمیانی مقامات مارہ ، ایلیم اور رفیدیم تھے، وہی کوہ سینا تک پہنچنے کا قریب ترین راستہ ہے۔ شالی سینا کابڑی راستہ طے کر کے جنوبی سینا کی طرف سے ارض مدین پہنچنا کافی طویل معلوم ہوتا ہے۔ اس طویل مسافت کو حضرت موئی علیہ السلام آٹھ دنوں میں کیسے طے کرسکتے ہیں؟ جب کہ بنی اسرائیل کو بیابانِ سینا (کوہ طور) تک پہنچنے میں ، جواس سے کم فاصلہ ہے ، بائبل کے بیان کے مطابق تین ماہ لگے۔ (تاب خردج ، باب ۲-۱:۱۹)

ممکن ہے بنی اسرائیل نے عورتوں اور بچوں کی وجہ سے درمیان میں قیام زیادہ کیا ہو اور حضرت موسیٰ علیہ السلام نے قیام کیے بغیرا پناسفر جاری رکھا ہو۔ پھر بھی اس قدر طویل مسافت کومخس آٹھ دنوں میں طے کرنے کی بات حقیق ووضاحت طلب ہے۔

#### جواب:

(۱)مصر کی قدیم تاریخ کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس پر متعدد خاندانوں '

نے تھم رانی کی ہے۔حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں، جو خاندان حکومت کرر ہاتھا وہ 'انیسویں خاندان' کے نام سے معروف تھا۔اس کا زمانہ ۱۳۵۰ ق م سے ۱۲۰۵ ق م تک تھا۔اس خاندان كے حكم رانول ميں رمسيس دوم اور منفتاح شهرت ركھتے ہيں۔رمسيس دوم نے١٢٩٢قم سے ۱۲۲۵ق م تک حکم رانی کی ہے۔ بہت سے لوگوں کا خیال ہے کہ وہ مصر کے عظیم ترین حکمرانوں میں سے تھا۔اس نے پورے ملک میں مختلف عمارتیں اور عبادت خانے بنوائے ،اس بنا پراسے غیر معمولی شہرت حاصل ہوئی۔اس کا زیادہ تر عرصۂ حکومت جنگ میں گزرا۔ حیثیوں نے شام کے بڑے جھے پر قبضہ کرلیا تھا۔ رمسیس دوم تقریباً دود ہائیوں تک ان سے برسر پیکاررہا۔ یہاں تک کہ اس کا قبضہ بحال ہو گیا۔ پھر دونوں میں مصالحت ہوگئ اور جنگ سے نجات ملی۔اس نے فلسطین کوسرنگوں کیا۔ بلا دالنہرین پرحملہ کر کے اس کے بڑے جھے کو فتح کرلیا۔ رمسیس نے اپنے ز مانے میں نہصرف پیر کہ بعض ان علاقوں پراپنا قبضہ بحال کیا، جن پر دوسرے قابض ہو گئے ہیں بلکہ اپنے حدودمملکت میں بھی اضافہ کیا۔اس کے عہد میں مصرکے حدود جنوب میں جناول اربعہ ہے قریب نباتا تک پہنچ گئے تھے اور بلا دالنوبة تک اس کا اقتدار وسیع ہوگیا تھا۔اس کے زمانے میں تنیس ایک عظیم ترقی یا فتہ شہر بن گیا تھا۔ وہاں رمسیس نے ایک عظیم الثان معبد تعمیر کروایا تھا۔ رمسیس نے سمندر کے کنارے کنارے متعدد نے شہر بسائے تھے۔ان میں سے ایک شہر میں تمس کے ثال میں تھا،جس کے آثاراب تل الیہودیئے نام سے جانے جاتے ہیں۔

رمسیس دوم کا جانشین اس کا بیٹامنفتاح ہوا۔اس نے ۱۲۱۵ق م تک حکومت کی۔اس نے ۱۲۵ق م تک حکومت کی۔اس نے بھی اپنے اقتدار کی حفاظت کے لیے متعدد جنگیں کیں۔فلسطین اور شام میں ہونے والی بغاوتوں کو کچلا۔لوبیوں کے حملوں کا جواب دیا، جومغرب کی جانب سے مصر پر بیلغار کررہے تھے۔ منفتاح بھی ممارتوں کا شوقین تھا۔اس نے بھی متعدد عمارتیں اور عبادت خانے تھیر کیے۔ کہا جا تا ہے کہ منفتاح ہی وہ فرعونِ مولی ہے،جس کے عہدے کومت میں بنواسرائیل مصرسے نکلے تھے۔

یمعلومات مصری تاریخ پرایک عربی کتاب تاریخ مصر الی الفتح العثمانی تالیف عمر الاسکندری، مطبعة المعارف مصر، ۱۹۲۱ ص ۱۹۶۰ ص حاصل کی گئی ہیں۔مصری قدیم تاریخ پر میں نے اور بھی کتابیں دیکھی ہیں، جوعر بی زبان میں مصر

ے شائع ہوئی ہیں۔ مثلاً تاریخ مصر، ہندا سکندر عمون، مطبعة المعارف مصر، ۱۹۱۳ء مصر، دار المعارف، مصر، ۱۹۱۸ء علی هامش مصر، ڈاکٹر نجیب میخائیل ابراهیم، دار المعارف، مصر، ۱۹۵۸ء علی هامش التاریخ المصری القدیم، عبد القادر حمزة، مطابع الشعب مصر ۱۹۵۷ء مصر و محدها الغابر، مرحربت مری، ترجمه محرم کمال، لجنة البیان العربی ۱۹۵۷ء، موخر الذکر کتاب Margaret A. Murray کی انگریزی کتاب that was Egypt

اوپر جوتفصیل بیان کی گئی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انیسویں خاندان کا اقتدار مصر کے علاوہ اطراف کے علاقوں فلسطین، شام اور جزیرہ نمائے سینا پر بھی تھا۔ البتہ مسلسل جنگوں کے نتیج میں حدودِ مملکت میں کمی اور زیادتی ہوتی رہتی تھی۔ اس بنا پر عین ممکن ہے کہ مصریوں کا اقتدار جزیرہ نمائے سینا کے بچھ شالی حصوں پر بھی رہا ہواور پچھ جنوبی حصوں پر بھی۔ مولا نا مودودی ؓ نے سورہ اعراف کی تفسیر میں جزیرے کے شالی حصے پر اور سورہ قصص کی تفسیر میں اس کے جنوبی حصے پر اور سورہ قصص کی تفسیر میں اس کے جنوبی حصے پر اور سورہ اقتدار کی بات کہی ہے۔

(۲) مصراور فلسطین کے درمیان آمدورفت کے دوراستے ہیں۔ایک خشکی کاراستہ، جو مشرق کو جاتا ہے۔اس کی مسافت کم ہے۔اس راستے سے ہوکر حضرت ابراہیم علیہ السلام اوران کے بعد ان کے بوتے حضرت یعقوب علیہ السلام اپنے خاندان کے ساتھ مصر پہنچے تھے۔ دوسرا راستہ وہ ہے، جو بح قلزم کی شاخ خلیج سویز کے کنارے کرنارے جزیرہ نمائے سینا کے جنوب میں جاتا ہے۔ پھر صحرائے سینا پہنچ کرشال کی طرف مڑکر فلسطین پہنچتا ہے۔ بیاول الذکر راستے کے جاتا ہے۔ پھر صحرائے سینا پہنچ کرشال کی طرف مڑکر فلسطین پہنچتا ہے۔ بیاول الذکر راستے کے مقابلے میں کافی طویل ہے۔حضرت موکل علیہ السلام نے بنی اسرائیل کے ساتھ مصرسے نکلتے ہوئے اسی راستے کو اختیار کیا تھا۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے مخضر اور معروف راستے کو چھوڑ کر طویل اور زحمت طلب راستہ کیوں اختیار کیا، جب کہ اس کے درمیان دریا بھی پڑتا تھا؟ مولانا مودودیؓ نے لکھا ہے:''غالبًا حضرت موسیٰ علیہ السلام صحراکے صاف راستے سے سینا کی طرف جانا چاہتے ہوں گے۔ مگر ایک طرف مصرکی فوجی چھاؤنیوں سے بیچنے کی کوشش اور دوسری طرف

فرعون کے تعاقب نے ان کوجبل ضفون کے قریب پہنچادیا ......' رتفہیم القرآن، ۲۶، ۲۰ ۲۰ کا مقابل صفی ا مولا نا حفظ الرحمٰن سیو ہاروی نے اس کی بہت اچھی تو جید کی ہے۔ افھوں نے لکھا ہے:

' خدا کے تعالیٰ کی مصلحت کا نقاضا یہی ہوا کہ وہ خشکی کی راہ چھوڑ کر دور کی راہ اختیار کریں اور قلزم
کو پار کر کے جائیں .....واقعات رونما ہوجانے کے بعد کہا جاسکتا ہے کہ اس راہ حق کوحق تعالیٰ
نے اس لیے ترجیح دی کہ خشکی کی راہ سے گزرنے میں فرعون اور اس کی فوج سے جنگ ضرور ہوجاتی،
کیوں کہ افھوں نے بنی اسرائیل کوقریب ہی آلیا تھا اور اگر دریا کا معجزہ پیش نہ آتا تو فرعون بنی اسرائیل کو کو واپس مصر لے جانے میں کام یاب ہوجاتا اور چوں کہ صدیوں کی غلامی نے بنی اسرائیل کو بڑد کی اور بہت ہمت بنادیا تھا، اس لیے وہ خوف اور رعب کی وجہ سے کسی طرح فرعون کے ساتھ جنگ برآ مادہ نہ ہوتے۔'' (فقص القرآن، جاسم)

وہ کون سادر یا ہے، جس کو حضرت موٹی علیہ السلام نے بنی اسرائیل کے ساتھ عبور کیا تھا اور فرعون اپنے لا وکشکر کے ساتھ اس میں غرق ہوگیا تھا، بائبل میں اس کا نام بحر قلزم فہ کور ہے۔ اس جو احمر بھی کہتے ہیں۔ انگریزی میں وہ RED SEA کہلاتا ہے۔ اس کا جغرافیہ بجھنے کی ضرورت ہے۔ مولا نا حفظ الرحمٰن سیو ہاروی نے لکھا ہے: '' دراصل یہ بحر عرب کی ایک شاخ ہے، جس کے مشرق میں سرز مین عرب واقع ہے اور مغرب میں مصر شال میں اس کی دوشاخیس ہوگئی ہیں۔ ایک شاخ (خلیج عقبہ) جزیرہ فہمائے سینا کے مشرق اور دوسری (خلیج سویز) اس کے مغرب میں واقع ہے۔ دوسری شاخ کہ بہلی شاخ سے بردی ہے اور شال میں دور تک چلی گئی ہے۔ میں واقع ہے۔ دوسری شاخ کہ بہلی شاخ سے بردی ہے اور شال میں دور تک چلی گئی ہے۔ میں اس کے درمیان سے گزرے ہیں۔ اس شاخ کے شالی دہانے کے سامنے ایک اور سمندرواقع ہے، جس کا نام بحر روم ہے اور بحر احمر اور بحر روم کے اس شالی دہانے کے درمیان تھوڑ اسمندرواقع ہے، جس کا نام بحر روم ہے اور بحر احمر اور بحر روم کے اس شالی دہانے کے درمیان تھوڑ اسمندرواقع ہے، جس کا نام بحر روم ہے اور بحر احمر اور بخی اسرائیل سیال کے درمیان تھی اور بی اسرائیل سیال میں دور تک میں ہور ہور ہیں کو مود کر بحر احمر اور بی اسرائیل کے درمیان تھی ہور بہیں کی راہ بچھی جاتی تھی اور بی اسرائیل کے درمیان کھی ۔ اب اسی خشک زمین کو کھود کر بحر احمر احمر میں کو بحر روم سے ملادیا گیا ہے اور اس کلڑ ہے کا نام نہر سویز ہے۔ ' رفتھ القرآن، جام میں مشہور مصری کو بحر روم سے ملادیا گیا۔ السلام نے کس مقام سے دریا کو بور کیا تھا، اس سلسلے میں مشہور مصری

محقق عبدالوہاب نجار نے لکھا ہے:''غرق فرعون اور عبور بنی اسرائیل کی جگہ متعین طور پر معلوم نہیں ہے۔ تو رات میں بعض مقامات کے نام فہ کور ہیں جن سے گزرتے ہوئے بنی اسرائیل مقام عبور تک پہنچے تھے، لیکن میہ مقامات آج معروف نہیں ہیں۔ میراخیال ہے کہ خلیج سویز اس زمانے میں بحیرہ کمرہ تک وسیح تھی، یاس کے بہت قریب تک تھی۔ اس خلیج کواس جانب سے بنی اسرائیل نے پارکیا تھا۔ دوسرے الفاظ میں کہا جاسکتا ہے کہ بنی اسرائیل نے خلیج سویز کو تال میں اس جگہ سے جو بودن موسیٰ کہلاتی ہے، پارکیا تھا۔'' (نقص الانہیاء بس ۲۰۳۷)

عبدالوہاب نجار نے ایک المس کا بھی حوالہ دیا ہے۔ انھوں نے لکھا ہے: ''میرے سامنے ایک تاریخی الملس ہے جسے الاستاذ محمد رفعت، مساعد مراقب تعلیم البنات فی و زارۃ المعارف مصر نے ۱۹۳۱ میں شائع کیا تھا۔ اس میں انھوں نے بنی اسرائیل کے درمیا پارکرنے کا راستہ خلیج سویز اور بحیرہ مرہ کے درمیان دکھایا ہے۔ انھوں نے دوخط کھنچ ہیں، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ خلیج سویز اس زمانے میں بحیرہ مرہ سے کی ہوئی تھی۔'' نجار کہتے ہیں کہ جن سے معلوم ہوتا ہے کہ خلیج سویز اس زمانے میں بحیرہ مرہ سے کی ہوئی تھی۔'' نجار کہتے ہیں کہ ''میراخیال ہے کہ ان کی یہ بات صحیح ہے۔'' (نقص الانبیاء، من ۲۰۲۰)

مولانا مودودیؒ کی تحقیق بھی یہی ہے۔ انھوں نے تفہیم القرآن، جلد دوم، ص۷۱ کے متوازی صفح پرایک نقشہ دیا ہے اوراس کے نیچاس میں درج مقامات کی تشریح کی ہے۔تشریح میں کلھاہے:

''بحیراتِ مِرِّ ہو: تُلخ پانی کی وہ کھاڑیاں، جوآج خلیج سویز سے فاصلے پر واقع ہیں،مگر قدیم زمانے میں سمندر کا پانی ان سے جاملتا تھا۔ غالبًا بنی اسرائیل نے بحیرات مرّ ہ کوکسی مقام سے عبور کیااور یہیں فرعون غرق ہوا۔''

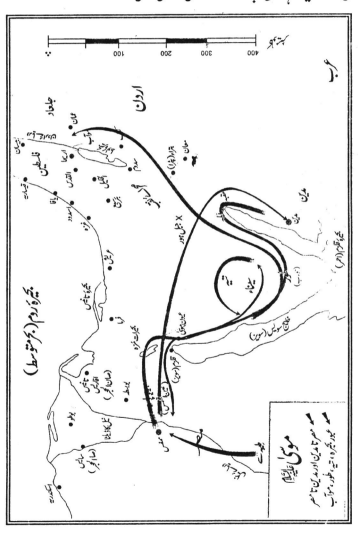
ابھی چندسال قبل ڈاکٹرشوقی ابوخلیل کا تیار کردہ مقامات قرآنی کا الملس دنیا کی مختلف زبانوں میں شاکع ہوا ہے۔ اس کا عربی ایڈیشن میرے پیشِ نظر ہے۔ انھوں نے نقشے میں بحیرات مرہ سے بنی اسرائیل کا پار ہونا دکھایا ہے۔ البتہ تشریح میں لکھا ہے:''بنی اسرائیل نے خلیج سویز کے شالی حصے کو (عیون موئی کے مقام سے ) یا بحیرات مرہ کو پار کیا تھا اور وہیں منفتاح (فرعون) غرق ہوا تھا۔'' (اطلس القرآن ہیں۔۱۸)

بائبل میں فرعون کے غرق ہونے اور بنی اسرائیل کے پارکرنے کا مقام 'بح قلزم فہ کور ہے۔ اس کی متابعت میں بعض سواخ نگاروں نے بھی یہی لکھ دیا ہے۔ یہ غلط بھی نہیں ہے۔ کیوں کہ خلیج سویز بح قلزم ہی کی شاخ ہے۔ البتہ چوں کہ اس سے قارئین کوغلط نہی ہونے کا امکان ہے، اس لیے واضح طور پر خلیج سویز ' لکھنا چاہیے۔ یا بحر قلزم لکھ کر قوسین میں خلیج سویز کا اضافہ کر دینا چاہیے۔ بہت سے لوگوں میں بی شہور ہے کہ فرعون دریائے نیل میں غرق ہوا تھا۔ یہ قطعی غلط ہے۔ بہت سے لوگوں میں بی شاخ دخلیج عقبہ کے اطراف میں ، ججاز کے شمال اور فلسطین کے جنوب میں ، شمام سے متصل واقع ہے۔ (قص الانہاء، ص ۱۲۵، اطلس القرآن ، ص اے)

یہ خیال صحیح معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنے سفر مدین کے لیے اس بڑی راستے کو اختیار کیا ہوگا جو فلسطین کو مصر سے ملاتا ہے۔ لینی وہ مصر سے نکل کر پہلے سینا کے مشرقی حصے تک پہنچے ہوں گے اور وہاں سے سینا کے جنوب کی راہ اختیار کرکے مدین پہنچے گئے ہوں گے۔ لیکن مدین میں دس سال قیام کرنے کے بعد جب وہ مصر واپس ہوئے تو یہ بات قطعی ہوں گے۔ انکھوں نے جنوبی سینا کا راستہ اختیار کیا۔ اس لیے کہ اسی سفر میں طور پر ، جو جزیر کے نمائے سینا کے جنوب میں واقع ہے ، اللہ تعالی نے انھیں شرف ہم کلامی بخشا اور منصب نبوت سے سر فراز کیا تھا۔ بدالفاظ دیگر حضرت موسیٰ کے مصر سے مدین جانے کا راستہ مختصر تھا اور مدین سے مصر واپس آنے کا راستہ خضر تھا اور مدین سے مصر واپس آنے کا راستہ طویل۔

بہ ہر حال مصرے مدین جانے کا جو بھی راستہ اختیار کیا جائے ،اس کی مسافت مصر سے صحرائے میں تک ہیں ہیں ہے۔ سے زیادہ ہوگی۔ پھراگر بائبل کے بیان کے مطابق بنی اسرائیل کو بیابانِ میں تا تک پہنچنے میں تین ماہ لگے تو حضرت موئی علیہ السلام مدین کی مسافت کوآٹھ دنوں میں کیسے طے کر سکتے ہیں۔ جبیبا کہ مفسرین اور سوانح نگاروں نے لکھا ہے؟ بیسوال قابلِ غور ہے۔ لیکن اس سلسلے میں چند با توں کو پیشِ نظر رکھنا ضروری ہے۔

بائبل کے بیان کے مطابق بنی اسرائیل کی تعدادعلاوہ بچوں اور چو پایوں کے چھولا کھ تھی۔اتنابڑا قافلہ کتنی ست رفتاری سے سفر کرے گااس کا بہخو بی انداز ہ لگایا جاسکتا ہے، جب کہ فرعون کی غرقابی کے بعد تعاقب کا اندیشہ بھی ختم ہوگیا تھا۔ دوسری طرف حضرت مومیٰ علیہ السلام تنہا سفر کرر ہے تھے، انھیں اپنے گرفتار ہونے کا بھی اندیشہ رہا ہوگا ، اس لیے بغیر کسی تو قف کے انھوں نے مسلسل اپنا سفر جاری رکھا ہوگا ۔ پھر بھی مدین پہنچنے کی مدت آٹھ دن کم معلوم ہوتی ہے۔ اطلس القرآن میں ان مقامات کی تفہیم کے لیے جونقشہ دیا گیا ہے، اسے درج کیا جارہا ہے۔ اس سے امید ہے، ان مباحث کو سمجھنے میں آسانی ہوگی۔



## كتابيات

[اس مجموعہ میں جن مأخذ ومراجع سے استفادہ کیا گیا ہے ان میں سے چند اہم کتب کی تفصیلات ذیل میں دی جا رہی ہیں۔ البتہ حدیث کی، جن کتابوں کے حوالے کتب وابواب کی صراحت کے ساتھ دیے گئے ہیں، ان کے مطابع نہیں ذکر کیے گئے ہیں،

ا- قرآن مجيد

## كتب تفسير

- ۲- طبری، ابو جعفر محمد بن جریر، جامع البیان عن تاویل آی القرآن (تفسیر طبری) دار المعارف مصر، ۱۹۶۹
- ابن كثير، ابو الفداء عماد الدين اسماعيل، تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن كثير) دار الاشاعت ديو بند، ٢٠٠٢
- ۱۳۰۸ رازی، فخر الدین عمر، مفاتیح الغیب (التفسیر الکبیر /تفسیر رازی) المطبعة
   العامرة الشرفیة مصر، ۱۳۰۸ه
- ۵- قرطبی، ابو عبد الله محمد بن احمد الانصاری، الحامع لاحکام القرآن
   (تفسیر القرطبی) الهیئة المصریة العامة، ۱۹۸۷

۲- آلوسی، شهاب الدین السید محمود البغدادی، روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم و السبع المثانی، ادارة الطباعة المنیریة مصر

- مودودی، سیدابوالاعلیٰ تفهیم القرآن، مرکزی مکتبه اسلامی پیلشرزنئ د بلی
- ۸- اصلاحی، امین احسن، تدبرقرآن، مرکزی انجمن خدام القرآن، لا بور، ۲ ۱۹۷
  - 9- عثانی شبیراحمه تفسیر

#### حدیث ونثر وح حدیث

- •۱- بخارى، ابو عبد الله محمد بن اسماعيل، الجامع الصحيح المسند من احاديث رسول الله عليه (صحيح بخارى)
  - ۱۱ مسلم بن حجاج القشيرى النيسابورى، الصحيح (صحيح مسلم)
  - 17- ابو داؤد، سليمان بن اشعث السحستاني، السنن (سنن ابي داؤد)
    - ۱۳ ترمذی، ابو عیسی محمد بن عیسی، الجامع (جامع ترمذی)
  - السنن (سنن نسائي) ابو عبد الرحمن احمد بن شعيب بن على، السنن (سنن نسائي)
  - 10- أبن ماجه، ابو عبد الله محمد بن يزيد بن عبد الله القزويني، السنن (سنن ابن ماجه)
    - ١٦- مالك بن انس الاصبحى، الموطّا (موطا امام مالك)
- ∠ا- احمد بن حنبل الشيباني، المسند (مسند احمد) المطبعة الميمنية مصر، ۱۳۱۳ه
- ابن الاثیر الجزری، مجد الدین ابو السعادات المبارك بن محمد، جامع الاصول فی احادیث الرسول، رئاسة ادارات البحوث العلمیة والافتاء والدعوة والارشاد الریاض، ۱۹۷۰
- 91- خطیب تبریزی، ولی الدین محمد بن عبد الله، مشکورة المصابیح، تحقیق محمد ناصر الدین الالبانی، المکتب الاسلامی بیروت، ۱۹۸۰

- ۲۰ ابن حجر عسقلانی، الحافظ احمد بن علی، فتح الباری بشرح صحیح
   البخاری، دار المعرفة بیروت
- ۲۱ نووی، ابو زکریا محی الدین یحییٰ بن شرف، شرح صحیح مسلم،
   دار الریان للتراث قاهرة، مصر، ۱۹۸۷
- ۲۲- نووى، ابو زكريا محى الدين يحيٰ بن شرف، رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين، مؤسسة الرسالة بيروت، ١٩٨٠

### كتب فقه وفناوي

- ۳۳ ابن قدامة، ابو محمد عبد الله بن احمد بن محمد المقدسي، المغنى على مختصر الخرقي، القاهرة مصر ١٤١٣هـ/١٩٩٢
- ۱۳۲ ابن تیمیة، تقی الدین احمد بن عبد الحلیم بن عبد السلام، الحرانی الدمشقی، مجموع الفتاوی، جمع و ترتیب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، طبع سعودی عرب، ۱۳۹۸هـ
- ۲۵- نووی، ابو زکریا محی الدین یحی بن شرف، المجموع شرح المهذب،
   مکتبة الارشاد جدة
  - ٢٢ عبد الرحمن الجزيري، الفقه على المذاهب الأربعة، طبع مصر
    - ۲۷− السيد سابق، فقه السنة، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٨٣
  - الموسوعة الفقهية، وزارة الأوقاف والشئون الاسلامية، كويت
  - ۲۹ عثانی مفتی عزیز الرحمٰن ، فبآوی دارالعلوم دیو بند ، شائع کرده دارالعلوم دیو بند
  - ۰۳- مودودی، سیدابوالاعلی، رسائل ومسائل، مرکزی مکتبه اسلامی پیکشرزنگ دبلی ۵۰۰۰-

و گیر

اس- ابن قيم، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن ابي بكر الحنبلي الدمشقي،

زاد المعاد في هدى حير العباد، تحقيق: شعيب الارناؤوط، عبد القادر الارناؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت، ١٩٨٧

۳۲- عمر الاسكندري، تاريخ مصر الى الفتح العثماني، مطبعة المعارف مصر، ١٩٢١

٣٣− عبد الوهاب النجار، قصص الأنبياء، المكتبة التجارية الكبري، مصر، ٩٥٣

۳۳ - د، شوقی ابو خلیل، أطلس القرآن، دار الفكر دمشق، ۲۰۰۰

**سيو باروى، حفظ الرحمٰن بقص القرآن، ندوة المصنفين دبلي، • ١٩٥** 

۳۱ - عمرى سيد جلال الدين صحت ومرض اوراسلامى تعليمات، ادارة تحقيق وتصنيف اسلامي على كرره

۲۵− اصلاحی، سلطان احد، کم سنی کی شادی اور اسلام، مرکزی مکتنبه اسلامی دبلی

۳۸ - ندوی محدرضی الاسلام ،قرآن ،ابل کتاب اور مسلمان ،ادار و تحقیق وتصنیف اسلام علی گڑھ

۳۹- " ، ، هنائق اسلام لبعض اعتراضات کا جائزه ،مرکزی مکتبه اسلامی پبلشرز ،نگی د بلی

هم- " ، اسلامی پرده کیااور کیون؟ اسلامک بک فاونڈیشن ٹی دہلی